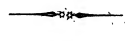
# সারার্ণব।



ভাৰ্থাৎ

বেদাদি সর্ব্ব-শাস্ত্রোদিত সারসমন্বিত তত্ত্বোপদেশপ্রকাশক



আন্দুল সমাজাতঃপাতী মহিয়াড়ী নিবাসী অধুনা কাণপুর প্রবাসী

# শ্রীযুক্ত মহেন্দ্রনাথ ঘোষাল বিরচিত।

দিতীয় খণ্ড।

# হংসবাক সারাণবী-ভাষা।

কলিকাতা

বি, পি, এম্দ্ যত্তে নি, পি, মজুমদার কর্ত্তক মৃদ্রিত। ২২ নং ঝাম'পুরুর লেদ।

भन ३२५०।

म्ला ॥ । । । न जानः मातः।



### দ্বিতীয় খণ্ডের অনুক্রমণিকা।

সারার্ণব প্রথম থণ্ডে "উপদেশতত্ত্ব হইতে সংগীততত্ত্ব পর্যান্ত সমুদার গ্রন্থে বেদান্তপ্রতিপাদ্য অধৈত ব্রহ্মজ্ঞানকে ভক্তিসাধ্য বলিয়া বর্ণনা করা হইয়াছে, একণে জীবমুক্তির কারণ এক ব্রহ্মবিদ্যায় ভক্তি ও জ্ঞানের অভেদ নির্দ্দেশ করণার্থ বিতীয় থণ্ডের প্রাবন্ত করিতেছি। যে বিদ্যা প্রভাবে অন্য জীবাপেক্ষা মন্থ্যের শ্রেষ্ঠত্ব তাহাকে বিজ্ঞান-বিদ্যা আর যে বিদ্যা প্রভাবে মন্থ্য মধ্যে ব্রহ্মজ্ঞের শ্রেষ্ঠত্ব তাহাকে প্রজ্ঞান নামা "ব্রহ্মবিদ্যা" বলিয়া তাবত শাস্ত্রে সপ্রমাণ করিয়াছেন। এই শ্রীবিদ্যা সরস্বতী দেবীই যে সর্বতোভাবে আমাদের আরাধনীয়া মহানির্দ্ধাণ তাম্বে শিব-বাক্য দারা তাহার সিদ্ধান্ত হইয়াছে যথা,—

"ত্বমাদ্যা সর্ববিদ্যানামস্মাকমপি জন্মভূঃ ত্বং জানাসি জগৎ সর্ব্বং ন ত্বাং জানাতিকশ্চন।"

হে দেবি ! সর্ক্রবিদ্যার আদ্যা ব্রহ্মবিদ্যাশক্তি-সরস্বতী তুমি আমাদেরও জননী; বিদ্যাস্বরূপে তুমি সকল জগৎকে জান, তোমাকে কেহ জ্ঞানে না!

শস্ত্রক্ষবিদ্যাকে ''কেহ জানে না'' বলাতে তিনি অক্সাদির ছ্জেরা ও ছ্প্রাপ্যা ব্রিতে হইবে, কেন না স্বতঃ দিদ্ধ সহজ জ্ঞান আত্মাব স্বভাবদিদ্ধ হইলেও জনাদি অবিদ্যা-নায়াব সাপত্মতায় সে জ্ঞানের বিশ্বতি হইয়া থাকে; অতএব স্ববণার্থ গুরু শাস্ত্র উপদেশ সাপেক্ষতা প্রত্যুক্ত দিদ্ধ। অজ্ঞান নাশিনী ভক্তি-মালিনী সেই বাগবাদিনী গুরু মুখ ইইতে নিঃস্তা হইয়া সাধকের মনে মনোনীতা ও নিদিধ্যাদিতা হইলেই বরদা হয়েন এমত পূর্বে পরমপরাগত অন্ত্যাশন আছে, তজ্জন্য আমি বিবিধ বিদ্যাবিশারদ সদ্গুক স্বরুপ পরমহংস পরিব্রাজকাচার্য্য ভগবং পূজ্পাদ শ্রীযুক্ত পুক্ষোত্মেক্ত সরস্বতী স্বামীক্ষত 'হংসবাক্' নামক ব্রন্ধবিদ্যা বিধায়ক সংস্কৃত গ্রন্থে ভাষাম্বাদে সারার্থবের দ্বিতীয় খণ্ড পূর্ণ করিলাম। গ্রন্থের ভাব ও স্বামীজীর মনোগত অভিপ্রায় তল্পুথে শ্রবণ পূর্বক ভাষার্থ যত সহজ ও বোধ্যম্য হইতে পারে তাহা করিয়াছি, এ কারণ ভরসা করি যে সজ্জন

পাঠকগণ পাঠানস্তর বিধিমত মনন পরায়ণ হইলে নিঃসংশল্পে স্বধর্মণাধনে জীবন্মুর্ক্তি লাভ করিতে পারিবেন।

এক জন ম্বদেশীয় সন্নাদী ক্লত এমন উৎকৃষ্ট গ্রন্থ প্রকাশ হইলে দেশেব মুখোজ্জলেব সহিত দেশস্থ ভ্রাতৃগণেরও মনোজ্জল হইবার সস্তাবনা আছে জানিয়া "হংস্বাক" কে সার্থাব মধ্যে স্নিবেশিত করিবার যোগ্য বিবেচনা করিলাম। স্বামীজীর স্থৃতি গৃতি বৈরক্তি প্রভৃতি অন্যান্য অগামান্য গুণ গণের মধ্যে একটা মহৎ গুণ এই যে, তিনি কোন শাস্ত্র বা সম্প্রদায়ের নিন্দা না কবিয়া শ্রুতি স্মৃতি পুবাণ তন্ত্র ইতিহাদ বেদাঙ্গ দর্শন নীতি ও যুক্তি সকলের মর্য্যাদা রক্ষা করতঃ অদ্বৈত-ব্ৰহ্মত ৰ প্ৰতিপাদনাৰ্থ ''সকলি সত্য সকলি সত্য' বলিয়া স্বাভিপ্ৰায় ব্যক্ত করিয়া-ছেন। হংসবাকের এক মহৎ গুণ এই যে তন্মধ্যে বৈদিক শব্দময়ী বাগ্বানীব প্রভাব প্রদর্শন করিতে করিতে, শব্দাতীত ব্রহ্মের প্রত্যক্ষ স্বরূপ নিরূপণ করিতে কৰিতে প্রদক্ষ ক্রমে পরম বীজ, জগদীজ, ভুবনকোষ, সংসাববৃক্ষ মহাবাক্য চতু-ষ্টিয়েব দাদশ প্রকার অর্থ, জীবোংপত্তির ঔপাধিক প্রকরণ, কাল ও মৃত্যুর লক্ষণ, অবহা চতুষ্টয়, বৈদিক ক্রোড় পত্র, প্রণবোপাদনা, অজপা গায়ত্রী মন্ত্র ও জীবন্মক্তি ইত্যাদি গুহু এবং দারবান বিষয় সকল অতি স্থন্দর রূপে বিবৃত হওয়াতে জিজ্ঞাস্থ ও মুন্কু উভয়বিধ পাঠকের পরমোপকারক হইয়াছে। বহু পরিশ্রমে বহু অ**র্থ**ব্যয়ে বহু সংখ্যক গ্রন্থ একত্রিত করতঃ বহু কটে নেজ্ঞান লাভ হওয়া তুর্ল ভ, এই হংস্বাক ভাষা পাঠ পূর্ব্বক পাঠকগণ তাহা প্রাপ্ত হইবেন এ প্রকার বিখাদের সহিত আমি প্রার্থনা করিতেছি যে গ্রন্থ প্রতিপাদিতা বাগবাণী পাঠক মাত্রের মনঃধ্বাস্ত দুবী কবণ পূর্ব্বক ঐক্যতা সম্পাদন করুন। তাঁহারা যেন অ-কাবে বাঞ্জনের ন্যায় এক অবিতীর আয়তত্ত্বে সমতা প্রাপ্ত হয়েন।

পাঠকগণ কোন বিষয়ে সন্দীহান হইলে যদি জানিতে পাবি, তৰে ভঞ্জনাৰ্থ চেষ্টা করিব ইতি।

৭ আশ্বিন ১২৮৫ সাল।

শ্রীমহেন্দ্রনাথ ঘোষাল। কাণপুর।

# নির্ঘণ্ট।

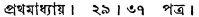
মুখবন্ধ। ১। ২৮ পত্র।

তিরেখা বর্ণন।

ত তৎসৎ মন্ত্রার্থ

বীজোদ্ধার। প্রণবোদ্ধার।
প্রণবের সহিত বিরাট দেহেব ও মন্থ্য দেহের ঐক্যতা
চারি প্রকার বাণী কথন। বাগ্দেবীর ধ্যান।

শক্তি কথন ও বর্ণ বিববণ।
ভোক্তা ভোগ্য বর্ণন, তিবিৎ করণ ও পঞ্চীকরণ ক্রম।
নাড়ী পর্যায় কথন।
চিৎ শব্দ ব্যাখ্যা ও প্রাণোপাখ্যান!
ভিন্ন ভিন্ন শ্রুতি মতে স্প্টি কথন, চভুপ্পাৎব্রহ্মনিরূপণ।



ঋথেদোক্ত মহাবাক্য বিবরণ। পরা অপরা প্রকৃতি ও ব্রহ্মাণ্ড ভেদ বর্ণন। গর্ভ শব্দার্থ ও কালশব্দার্থ বর্ণন।

### দ্বিতীয়াধ্যার। ৩৮। ৪৮ পত্র।

যজুর্বেদোক্ত মহাবাক্য বিবৰণ। কর্ত্তা কর্ম্ম নিরুপণ ও উভ্নেব ঐক্যতা। অহং ও হংস শব্দার্থ বর্ণন। বৃষ্ট্যাদির কারণ কথন। জীব ব্যক্তির প্রকার কথন। বৈদিক ক্রোড় পত্র। গর্ভস্থ জীবের চেতনা ও ক্ষেত্রজ্ঞ পুক্ষ দর্শনে বিবেকোদ্য়। বেদ পুরাণাদির এক বাক্যতা। অহং অভিমানী জীব কি ব্রহ্মণ এপ্রশ্নের উত্তর।

## ভৃতীয়াধ্যায়। ৪৯। ১৫।

সামবেদোক্ত মহাবাক্য বিবরণ। তৎ পদের অংশাবতার ও বৈকুঠাদি ধাম কথন। ভূবন কোষ বর্ণন।

### চতুর্থাধ্যায়। ৫৬।৬৬।



# সারাণ্ব।

# হংসবাক্-সারার্ণবীভাষা।

সনাতন আধ্যধর্ম শাস্ত্রের "মূলস্ত্র" শিরস্থ সহস্রদল কমল কর্ণিকান্তর্গত ওঁ কারের স্বরূপার্থ ব্যাধ্যানস্থত্রে ভগবান বেদব্যাস যেমন শুদ্ধমতি প্রথাপুত্র আর্জুনকে বৎস কল্পনা করতঃ উপনিবদ্বার গীতার্থ হৃদ্ধ দোহন করিয়াছিলেন, এই গ্রন্থকর্তা সরস্বতী স্বামীও সেইরূপে স্বীয় নির্দ্ধলা বৃদ্ধিকে হংসী কল্পনা করতঃ বেদতত্ত্র প্রাণাদির সহিত প্রণবের একবাক্যতা সপ্রমাণ মানসে প্রমার্থতত্ত্ব-পূর্ণ এই অধ্যাত্মতত্ত্ব "হংসবাক্" আরম্ভ করিতেছেন, যথা;—

"ওঁ ইতি মূলদূত্রং তক্তোপব্যাখ্যানং করোমি।"

অর্থাৎ সকল শাস্ত্র থে হুত্রে গ্রথিত, সেই "মূলস্থ্র" ওঁ কারের "উপব্যাখ্যান" (পূর্ব্ব পূর্ব্ব আচার্য্যগণ ক্বত ব্যাখ্যানের উপর বিশেষ ব্যাখ্যান) প্রথমতঃ ক্রিতেছি। কি সে বিশেষ ব্যাখ্যান তদর্থে কহিতেছেন,—

#### "যদেতৎ অ ক থাদি।"

অর্থাৎ মন্ত্র্যাদি জীবমন্তিক স্বরূপ সহস্রদলকমলস্থ ওঁকারের নিয়ে, ললাটে যে ত্রিবেথা আছে, তত্রস্থ যে অ ক থ এই তিনটা বর্ণ ইহাদের প্রণবের স্থার ''আদি'' সংজ্ঞা হয়। স্বরবর্ণের আদি অ, বত্রিশ ব্যঞ্জন বর্ণের যে হুইভাগ, তাহার প্রথম ষোড়শের আদি ক, এবং দ্বিতীয় ষোড়শের আদি থ, অতএব সর্ব্বাদি প্রণবের সহিত ত্রিপুটী মধ্যস্থ বর্ণত্রয়ের সাযুক্ত্যতা সপ্রমাণার্থ প্রথমতঃ আদিশব্দের বর্ণাস্থলারিক অর্থ করিতেছি যথা,—

''আ ইত্যধিদৈবতং দ মাত্ৰতেজঃ ই মাত্ৰ সন্ধিঃ" আদিঃ।

অর্থাৎ "আ" অধিদৈব ঈশর "দ" তৈজদ অধিভূত "ই" প্রকৃতি যোগ দক্ষিতে "আদি" (অধ্যাক্মা) পুরুষ হয়েন। প্রথম বিগ্রহবান প্রণব পুরুষকেই দর্কাদি বুঝায়। যেমন অউম কার বিদ্যুক্ত প্রণব আদিপুরুষ, দেইরূপ ত্রিকোণস্থা অ ক ব কার মণ্ডলে প্রকৃতি ও আদিকারণ রূপিণী: হান্ধানু। অধিস্থ পুরুষ অধিকরণ প্রকৃতি উভয়েই আদিপদবাচ্য। কি প্রকারে প্রকৃতি আদি-কারণ ্র তদর্থ কহিতেছেন ;—

"অ মাত্র সন্ধানং পুরুষযোগঃ ক মাত্র স্পার্শঃ প্রকৃতিরূঢ়ঃ থ মাত্র স্থবিষ্ঠস্তদেতৎ সত্যং।"

ওঁ কারাথ্য প্রজ্ঞান পুরুষের আদাবর্ণ অ-কার যোগে ক-কার (ম্পর্শবর্ণ) রুড় প্রকৃতি সটৈততা ইইয়াথ মাত্রায় স্থবিষ্ট (স্থল) রূপবান হয়েন; অর্থাৎ অ-কার (প্রাণদ্ধপ স্থাঁ) ক-কার (আকাশে) আরুড় ইইয়াথ কারে (মণ্ডলে) যেমন প্রকাশ-মান (দৃষ্ঠা) হয়েন; অরূপ আত্মা দেইমত সপ্তশীর্ষণ্য-প্রাণময় (কারণ) শরীর ইইতে মনোময় (স্ক্রা) শরীরে, পরে স্ক্র্মশরীর ইইতে (বিজ্ঞানময়) স্থলশরীরে প্রবিষ্ট ইইয়া বিগ্রহবান জীব (পুক্ষ) হয়েন। ইহাতে প্রকৃতিস্থ পরমায়ার মনোময় স্ক্র্ম (দিবা) দেহে দেবত্ব বা ঈশরত্ব এবং বিজ্ঞানময় (অয়রসবিকার) স্থলদেহে (বৃদ্ধিমান) জীবত্ব ইইয়া থাকে। অতথব দেহমাত্র অকারাদি অক্রম তন্ময় এবং ক্রেজ্জ আত্মা শব্দ বহ্ম তন্ময় এমত প্রকৃতি পুরুষ বিবেকাধিকারে ''আমিই পরমব্রহ্ম' ইত্যাদি সাংধীয় সাহস্বাক্য যদিচ অশাস্ত্রায় নয়, তথাচ অযোক্তিক ইইতে পারে এই আশ্বান নিবারণার্থ গ্রন্থারম্ভে অভিমূথ স্বামীজী পূর্ব্বাপর শ্রুতি তাৎপর্যা, তায় মীমাংসা ও যুক্তিপর্য্যালোচনা পূর্ব্বক বৃদ্ধিকে সম্বোধন করিয়া কহিতেছেন যথা,—

"অরে হে ভূতে হংদি। পরমত্রন্ধাহমন্মি। দ পরমাত্মা পরো ভগবান স্বয়ং স্বরূপতোহগুণোহপি দন্ তটস্থ লক্ষণাৎ স্বমায়াবশীকৃত্য তদ্বিলদিতগুণের গুণবানিব বিশ্ব-স্বর্গাদ্যতিঞ্চিকীর্ম্ন্তুণকল্পিতং মহদাদি বিরচিতং বর্ণ-স্বর্মাত্রা বলং আত্মন্তারোপ্য তত্ত্বপাধি স্বভাবং অনৃত-মিদং জাএৎ স্বপ্ন স্বম্বুপ্তিমৎ ত্রিগুণ্যবিষয়ং কালাদি-পরিচ্ছেদ্যং ভূতদৃক্ষোন্দ্রিয়াদ্ম্যং অধিদৈব দন্ধি দদদক্রপং অধ্য ব্যতিরেকাভ্যাং দত্তাস্ফূর্ত্তি স্ফ্রণদানতঃ স্বেন সর্ব্বাদ্মনা প্রত্যাপভিন্ন চিজ্রপেনাভিব্যাপ্য তদন্তঃ প্রবিষ্টো ব্যষ্টিদমণ্ঠি ব্যক্তাব্যক্ত স্থূলদৃক্ষ্ম প্রপঞ্চজাত- মচেতনং চেতয়িয়া স্বাংশাংশকলৈকানেকান্ ব্যবস্থাপ্য
তত্ত্বপাধি বৈশিষ্ঠাৎ কালকর্ম স্বভাবাৎ ব্রহ্মাদিস্থাবরাস্তেমু
স্থূলসূক্ষ চতুর্বিধ যোনিজন্যাব্যক্তেমু সর্ববস্থাতেমু সর্বধীরত্ত্যমুত্তসর্বস্থারপং আন্ধানং প্রজ্ঞান ঘণমবিদ্যয়া সদনাদৃত্যস্থৃতমাত্রোপাধ্যবিদ্যা কামমাত্রাজ্ঞিতা প্রায়শঃ প্রেরুদো হেতোঃ প্রয়তিলক্ষণধর্মোপলক্ষিত কৃষ্ণগতিরূপদক্ষিণায়ণ মোহান্ধ তমসি সংসারবর্জনি বর্ত্তমানা পরিচরস্তি।
তেহবৈ বিধিনিষেধহতধিয়োন্তি নান্তি নানাভেদাভেদমিশ্রা
দৈতাদৈতেহামুত্রান্ত্যার্থবাদিনঃ কেবলকর্মনিষ্ঠাঃ কামকামিনঃ কামজায়িনঃ সূয়রিতি।"

অর্থাৎ হে সধােধনস্থানীয়ে, সধােধনযােগ্যে "দ্বিতীয়ম্বরূপে" হংসিকে! সেই প্রণব প্রতিপাদ্য পরমত্রদ্ধ আমিই হই। এই "সেই" পরমান্ধা স্বরং স্বরূপতঃ নিগুণ হইরাও তটন্থ-লক্ষণ \* দ্বারা স্ব প্রকৃতি ত্রিকোণমগুলা মাদ্যাকে বশীভূত করতঃ তরিষ্ঠগুণে গুণবানবৎ প্রতীরমান হইরা বিশ্ব সৃষ্টি স্থিতি পালন সংহার করিবার ইচ্চুক হইরাছেন। সেই মারাকরিত মহত্তবাদি বিরচিত বর্ণ স্বর মাত্রা বল প্রভৃতি মিথাা গৌণ উপাধিকে আপনাতে আরোপ অর্থাৎ "আমার" ইত্যাকার ভাবনা করতঃ স্বভাবতঃ জাগ্রত স্বপ্ন স্বর্ধারান ও ত্রিগুণ বিষয়, ত্রিকাল পরিজ্ঞান হইরা স্ক্রভৃত ইন্দ্রিরাত্মক অধিদৈব সন্ধিতে সৎ ও অসৎ রূপ দেব পর্যাদি সংজ্ঞা ভেদে অধ্যাত্ম অধিভূত ও অধিদৈব কার্য্য, ভোগা ভোগা ভোকা অর্থাৎ ইন্দ্রির বিষয় ও দেবতা উৎপত্র করিতেছেন। সেই সর্ব্ব্যাপী পরমান্ধা অথয় ও ব্যতিরেক (হয় ও নয়) বিচারের সহিত আত্মসত্তা ক্রুবণের দ্বারা অভিরচিত্রণে সর্ব্বান্ত প্রবিষ্ট হইরা ব্যন্তিসমন্তি ব্যক্ত অব্যক্ত স্থুল স্ক্রম তাবৎ অচেতন প্রপঞ্চ জাত্তনাত্রক প্রবিষ্ট হইরা ব্যন্তিসমন্তি ব্যক্ত অব্যক্ত স্থুল স্ক্রম তাবৎ অচেতন প্রপঞ্চ জাত্তনাত্রক প্রবিষ্ট হইরা ব্যন্তিসমন্তি ব্যক্ত অব্যক্ত স্থুল স্ক্রম তাবৎ অচেতন প্রপঞ্চ জাত্তনাত্রক ত্রানি গ্রিকিট ও কালকর্ম্বন্তার বিশিষ্ট ব্রেক্নাদি স্থাবরান্ত স্থুল স্ক্রা চতুর্বিধ বোনি-পূর্বক উপাধি ও কালকর্ম্বন্তার বিশিষ্ট ব্রহ্নাদি স্থাবরান্ত স্থুল স্ক্রা চতুর্বিধ বোনি-

<sup>\*</sup> তটস্থ লকণ,—স্থির হইরাও অস্থিরবৎ দর্শনকে তটস্থ লক্ষণ বলে। যেমন্
নদী-তটস্থ স্থান্থির বৃক্ষাদিকে নৌকা হইতে গমনশীল বোধ হয়। যেমন নৌকাস্থ বা রথস্থ ব্যক্তি স্থিত হইরাও আপনাকে চলায়মান বোধ করে।

জন্ম অব্যক্ত কারণে (মায়ায়) দৎ ও অদৎ রূপে, দর্মভূতে, দর্মবৃদ্ধিবৃদ্ধিতে অম্ভূত "দর্মস্বরূপ" উপাধি মাত্র (অসৎকে) আশ্রম করিয়াছেন। তজ্জ্য প্রায় প্রেয় হেত্ প্রবৃত্তি লক্ষণ ধর্ম লক্ষিত (কৃষ্ণগতি) দক্ষিণায়ণাথা নিক্ষণ্টগতি প্রাপ্তি পূর্মক মোহাদ্ধতম সংসারবর্মে (মায়াকুহরে) বর্ত্তমান হইয়া বিচরণ করিতেছেন। তাহাতে বিধিনিষেধ ব্যবস্থায় হতবাধ প্রায়, ইহা কর্ত্তব্য ইহা অকর্ত্তব্য চিস্তায়, অন্তি নাম্ভি ভেদাভেদ মিশ্র হৈত অধৈত বস্তু বিচারণায় ইহকাল পরকাল বাদীর স্থায়, কেবল কর্মনিষ্ঠা পরায়ণ (কামী) হইয়া আছেন।।

কোযকার কীটের স্থায় আপনি আপন মায়ায় আবদ্ধ হইয়া পরমাত্মা স্বমহিমা বিশ্বত পশুর মত কি চিরকালই মায়ীকদেহে অবস্থিতি করিবেন ? এই প্রশ্নের উত্তরে গুরু ও শাস্ত্রোপদেশ সাপেক্ষতা প্রদর্শনচ্ছলে বেদের অপৌরুষেয়ত্ব সপ্রমাণ করিতেছেন ; যথা, "যেমন কোন সামাত্য মায়াবী আপন অন্তৃত অভিনয়-কার্য্য সন্দর্শনের পূর্ব্বে ক্রিয়ার আবিদ্ধারক উপক্রম ও উপসংহার উভয় বিষয় উত্তমরূপে আলোচনা করিয়া স্থির করিয়া রাখে, পরাবরজ্ঞ পরমাত্মাও সেইরূপে আগমাথ্য তন্ত্র ও নিগমাথ্য বেদ শাস্ত্রে স্বীয় বন্ধন মৃক্তির উপায় অগ্রে অক্ষরবন্ধ করিয়া পরে এই সংসাররূপ রঙ্গভূমে অবতীর্ণ হইয়াছেন।" অতএব কর্মনিষ্ঠাপরায়ণ বন্ধনদশার যে চিরবাস করিবেন এমন অভিপ্রায় নয়, তদর্থে কহিতেছেন, যথা,—

"তত্র যঃ কন্চিৎ বিরলস্তাকৈষণঃ কর্মচিতান্ লোকান্
পরীক্ষ্য প্রায়ঃ শ্রেষদো হেতোঃ পুত্রাদিত্রয়ৈষণা ত্যাগাৎ
বিধিনিষেধ শুদ্ধবিৎ সমোহমাত্রদর্শী নির্ত্তিলক্ষণধর্মোপলক্ষিত শুক্রগতি সরোত্তরায়ণ জ্যোতির্বর্মনি প্রবর্তমানস্তত্বজিজ্ঞাস্ক,তলৈ পদ্মান্তবে পাদ্ম্যকল্লে পঙ্কজজন্ম ব্রহ্মণে
পরস্মাৎ ব্রহ্মণোহত্যোহহং মত্তোহত্তৎ পরব্রহ্মতি বা ন বা
নানাজ্ঞানবতাং সর্বস্থিতানাং হুদিসতীং স্মৃতীং বিতম্বতা
পরা পরা শক্তিমতা ব্রহ্মণো সূত্রাদ্মনা প্রাণেন ঘোষবতা
সবিদ্যায়া গুহায়াং সমিবিটো ভূতমাত্রোপাধিং তিরস্কৃত্য
অণোরনীয়েংশং মহতো মহৎ স্বাদ্ম তত্ত্বোপলন্ধি বিজ্ঞান
বিদ্যোত্যন্ আদি ক্ষেত্র ক্ষণো মুখেভ্যক্তক্ক দ্লাতাং স্বেনে-

### ষিতাং স লক্ষণাং সরম্বতীং প্রকাশয়িষন্ অজ্ঞোহজায় ব্রহ্ম কর্মণে ব্রদা হৃদয়মিদমুপদিশতি।"

অর্থাৎ সেই কর্ম্মনিষ্ঠারূপ দক্ষিণায়ণ পথে যে কোন বিরক্ত তত্ত্বজ্ঞিতাস্থ পুরুষ বা আবদ্ধজীব, কর্মফল স্বরূপ স্বর্গাদি লোক সকল পুনঃ পুনঃ পরীকা করিয়া (শ্রেয়:) মোক্ষপ্রাপ্তিহেতু, পুত্র বিস্ত কুট্মাদি বাসনাত্রয় হেয়বোধে পরিত্যাগ-পূর্ব্বক, বিধিনিষেধ বিচার দারা শুদ্ধচিত্তে সম (অমাত্র) দশী হইয়া, অর্থাৎ বেমন অ কার অন্ত বর্ণান্তরে প্রবেশপূর্বক তদ্বর্ণাকারে প্রকাশ পার তদ্ধপ পরমান্মাও মায়াবিকারে বিকারী, অতএব মায়াবিকার মিধ্যা, অকারের স্থায় প্রমান্থাই সত্য ইত্যাদি এক অবৈভজ্ঞানদর্শনবিশিষ্ট হইয়া নিবৃত্তি লক্ষণ ধর্মোপলক্ষিত শুক্লগতি-রূপ উত্তরায়ণ জ্যোতির্ক্স্মে (মোক্ষমার্ণে) প্রবর্ত্তমান হইয়াছেন, তাঁহার উপ-লক্ষে সদ্গুরু বেমন মুক্তি উপদেশ করেন, তদ্ধপ পাল্যাকলে "পরত্রদা হইতে আমি অন্ত কিম্বা আমা হইতে পরত্রক্ষ অন্ত কি না"—ইত্যাদি সংশয়াপন্ন চিত্ত আদি-জীব ব্রহ্মার প্রবোধার্থ বন্ধমুক্তির উপায়স্বরূপ, তাঁহার হৃদয়প্রবিষ্ট অন্তর্গামী পর-মাত্মা এই মহাবাক্য চতুষ্টয় উপদেশ করিয়াছিলেন। এই উপদেশ সেই আদিকবির হুদাতা জ্ঞানময়ী স্বরস্বতীর প্রেরণা দ্বারা ভূতমাত্রের কল্যাণার্থ মুখ হইতে নির্গত ও প্রচার প্রাপ্ত হইরাছে। এই বিদ্যার নাম চতুষ্পাদ ত্রন্ধবিদ্যা একারণ সেই বেদ-মাতাও চতুষ্পাদ হয়েন, এবং দেই চতুষ্পাদে এক বেদেরও চারি ভাগ হইয়াছে। কি সেই উপদেশ তদর্থ কহিতেছেন, যথা-

| >                         | ર                      | 9            | 8    |
|---------------------------|------------------------|--------------|------|
| মহাবাক্য।                 | বেদমাতা।               | ८वम ।        | বীজ। |
| ১। প্রজ্ঞানমাননং ব্রহ্মঃ। | তৎসবিভূব রেণ্যং।       | <b>स</b> ग्। | ঋতং। |
| ২। অহং ব্রহ্মান্মি।       | ভর্গোদেবশুধীমহি।       | যজু।         | অথ।  |
| ৩। তত্ত্বমদি।             | शिूद्यात्यानः व्यकानया | ९। সাম।      | म् । |
| ৪। অয়মাত্মা ব্রহ্মঃ।     | পরোরজনে শাব্দং।        | ष्यथर्व ।    | ଓଁ । |

এই মহাবাক্য অর্থাৎ বৈদিক ব্রহ্মোপদেশ চতুষ্টয়ের যথাবৎ বোড়শকল ব্যাখ্যা-রন্তে শিষ্টপরম্পরাচরিত মঙ্গলাচরণ স্বরূপ পরব্রন্দের স্মরণ করিতেছেন, যথা—

> "ওঁ তৎসৎ ইতি নির্দেশঃ সোয়মাত্মা চতুষ্পাৎ।" "যো ব্রহ্মাণং বিদধাতি পূর্ববং যো বৈ বেদাংশ্চ প্রহিনোতি তদ্মৈ।"

## "তংহ দেবমাত্মবৃদ্ধি প্রকাশকং মুমুক্ষুঠৈক শরণমহং প্রপদ্যে।"

অর্থাৎ "ওঁ তৎসৎ" এই মহামন্ত্র দারা যে পরমাত্মার নির্দেশ হয়, তিনি চভুরঙ্গে "পূর্ণ এক"। যিনি পূর্ব্বে ত্রহ্মাকে স্কলন করিয়া বেদ সম্দার উপদেশ করিয়াছিলেন, মুমুকুদিপের বৃদ্ধিপ্রকাশক সেই এই পরত্রহোত্ম শরণাপর হই।

যজ দান তপ ও ব্রশ্ধচর্য্য অথবা কেবল (ত্যাগ) সন্ন্যাস বা বৈরাগ্য, এই চারিপাদ ধর্মাচরণে বা তৃষ্ণীভাব দ্বারা বে পরমায়জ্ঞানে অমৃতত্ত্ব\* প্রাপ্তি হয়, সেই পরমাস্মা চতৃপাদপূর্ণ, অর্থাৎ চতৃরক্ষে এক। একারণ এক বেদ চারি ভাগে বিভক্ত
ইইয়া উপদেশ চতৃষ্টয় প্রচার করিতেছেন। অতএব এক ঋষেদ পরব্রন্ধের কেবল
একাক্ষমাত্র প্রকাশ করিয়া যজ্, সাম, অথর্বা, দিতীয়, তৃতীয় ও চতৃর্থে দর্বাক্ষ পূর্ণ
করেন। এ নিমিত্ত "ওঁ তৎসং" এই চত্রাক্ষরী মন্ত্রের অর্থ ছই লোকে করিতেছেন,
মধা—

"যেন বাস্থ মিদং বিশ্বং রোচিসা পটতস্ত্তবৎ। "স্বভদ্দে প্রবদে তথ্মৈ সদহং ব্রহ্মণেহভবং। "নমস্ততে সতে তুভ্যং সদসদাত্মনে শতং। "প্রভবামি সদাত্মাহং সচ্চিদানন্দ তন্ময়ঃ।"

অর্থাৎ বাঁহার রশ্মি (তেজাংশু) দারা এই বিশ্ব পটতন্তর ভায়ে আচ্ছাদিত আছে, দেই স্বভদ্রের (মঙ্গলদাতা) ব্রহ্ম "সং" অহং শঁকার্থে আমিই হই। সদসদাত্মক সত্যস্বরূপ সদাত্মা! তোমায় শত শতবার নমস্বার; যেহেতু সচ্চিদানন্দ তন্ময়তায় তুমিই "অহং" প্রতাপ ও প্রভাব বিশিষ্ট হও! কি প্রকার সেই "অহং প্রভাব" তদাখ্যানের সহিত জগহৎপত্তির বীজ নিরূপণ করিতেছেন। যথা—

"আনন্দং পরমং বীজং যতো বৈ জগছ্ভবেৎ। "যস্মিন্স্তদ্বিলয়ং যাতি ভদ্ভাতি ব্যক্তমব্যয়ং।"

অর্থাৎ আনন্দই পরমবীজ থাহার প্রভাবে থাহা হইতে সংসারবৃক্ষ উৎপত্ন হয়, উৎপত্ন হইয়া পুনর্কার লয়প্রাপ্ত হয়, অতএব সেই আনন্দই অব্যক্তকারণ, যাহাকে আশ্রয় করিয়া অব্যয় অর্থাৎ অবিনাশী বীজ ব্যক্ত হয় বলা যায়। পুনশ্চ,—

অমৃতত্ত্ব,—পরমাত্র ভাব।

## "সন্মাত্রানন্দমাশ্রিত্য বীজাকারায় প্রস্ফুরৎ। "কার্য্যানাং কারণং সত্যং বাচ্যবাচকতামগাৎ।"

অর্থাৎ "সংমাত্র" নির্ন্তণ নিরবয়ব নিত্য "অন্তিমাত্র" পরবন্ধ (আনন্দ মাত্রা) বিরেধা বা ত্রিকোণস্থা অ ক থাদি প্রকৃতি মণ্ডলকে আশ্রয় (অবলম্বন) করিয়া তদাধারে বীজ হইতে ক্রি প্রাপ্ত প্রণবাকার মূলস্বরূপে অন্ক্রিত (স্ক্রিত) হইয়া-ছেন, একারণ প্রণবকেই "মূলস্ত্র" বলিয়া শ্রুতি বাধাা করেন। অতএব সেই "মূল" কার্যের কারণ সত্যস্বরূপে বাচ্যবাচকতাপ্রাপ্ত বৃক্ষাকারে বিস্তৃত হইয়া-ছেন। অব্যক্ত ও অব্যয়বীজরূপ গুদ্ধ পরমাত্রা আনন্দপ্রাছেন ইহাই সত্য। যেমন অব্যক্ত শক্ষাত্র বীজাকারে অক্ষর তন্মর হইয়াছে সেইরূপ নিত্য নির্ত্তণ সত্যজ্ঞানানন্দ পরব্রহ্ম আনন্দাধারেও আনন্দগুণে গুণীবৎ তন্ময় হইয়া রূপাদি (বিরাটাদি) বিগ্রহ ধারণপূর্বক প্রকাশ হইয়াছেন। সেই জ্লগংকারণ আনন্দস্বরূপ পরমাত্রা কি প্রকারে স্কর্মপ বোধক নাদ (শক্ষ) বীজ (অক্ষর) রূপ ধারণ করিয়া বাচ্য হইয়াছেন তাহাই কহিতেছেন, যে;—

### "শ্রীকণ্ঠস্তৈজদঃ দক্ষো প্রাজ্ঞান্তঃ প্রণবোহভবৎ।"

অর্থাৎ শ্রীকণ্ঠ অকার এবং তৈজস উ কার সদ্ধিতে যে ও কার নামক সন্ধাক্ষর তাহাতে আনন্দভূক্ প্রাক্ত মকার স্বশক্তি ''অফ্স্বারে'' (বিন্দুরূপে) শন্ন বা নিমগ্ন হওয়াতে ওঁকার প্রকাশ হইয়াছেন। বিশেষার্থ যথা —

প্রীকণ্ঠ শব্দে জ্ঞানশক্তি আদ্যাবিদ্যা সরস্বতীর ষোড়শদলযুক্ত কণ্ঠভূষণ স্বরূপ ষোড়শ স্বরবর্ণের আদি জ কার, আর ইন্ছাশক্তি পরাবিদ্যার ঘাদশদলযুক্ত হৃদয়াছুজের প্রভাস্বরূপ দ্বিতীয় বর্ণ তৈজস উকার সংযোগে উদিত যে ''অধিদৈব ও
অধিভূত সন্ধি বিগ্রহ'' (ওকার) অর্থাৎ নপুংসক (মিথুন) বর্ণ, তাহাতে ক্রিয়াশক্তি
মূল প্রকৃতির চতুর্দল কমলদলাপ্রিত আনন্দ-বিন্দ্রূপ প্রাঞ্জ মকার (কীলক) সংযুক্ত
হওয়াতে শক্তিত্রয় সম্পন্ন প্রণবপুরুষ প্রকাশ হইয়াছেন। ইনি প্রকৃতি পুরুষ ও
মিথুন, সর্বাশক্তিমান ''শক্ষত্রহ্ম" স্থিটি স্থিতি ও প্রলম্বের সাক্ষীরূপে অবন্থিত।
অর্ধমাত্রা বিন্দুরূপা কুলকুওলিনীকে (চিচ্ছক্তিকে) উর্দ্ধে ধারণ করিয়া বিরাট
হিরণাগর্জ স্বোম্বা ঈশ্বর এবং বিশ্বতৈজ্বস প্রাক্ত নামে প্রভিন্তিত ইয়াছেন। প্রণব
সকল উপাসনা ও কর্ম্বনান্তের মূল, ক্রানশ্বরূপ, তাহাদর্বশাল্পে স্বীকার করিয়াছেন, কেন না তৎপ্রতিষ্ঠিত পরমপুরুষ বাহাকে শ্রতি "পরব্রহ্ম" বলেন, শ্বুতি

তম্ব প্রাণও তাঁহাকে কথন প্রবাধে নারায়ণ, বিষ্ণু, লিব, আদিত্য, কাল বলিয়া, কথন বা প্রকৃতি বোধে আদ্যাশক্তি, মহামায়া ভগবতী, দেবী, জননী, ধাত্রী, গায়ত্রী, সরস্বতী, কালী, কমলা, ঈশানী বলিয়া বর্ণনা করেন। ফলে বেদে প্রণবপ্রক্ষকে ''সর্করপ" বলিয়া যে স্কৃতি করেন, তাহারই দৃষ্টাস্ত-স্করণে তম্বপুরাণে তাঁহাকে "শক্তিমান" বলেন, অতএব শক্তির প্রাধান্ত মান্ত করিয়া উপাসনাকরে উপান্তদেবতার ধ্যানাদিও তদম্বায়ী হইয়াছে, যথা—'শবরূপ মহাদেব হৃদয়োপরি সংস্থিতা" এবং স্কৃতির্যথা, ''লিবঃ শক্ত্যায়ুক্তের' বিদ্
ভবতি শক্ত প্রভবিতৃং'' ইত্যাদি। এতাবতা আশক্রম্ব প্রকৃতি সহসংযোগে
প্রথম (নাদ) শক্ষয়, পরে (অক্ষর) বর্ণময় হইয়া ব্যক্ত হইয়াছেন, প্রণব মন্ত্রবীজ
হইতে ইহাই সপ্রমাণ হইয়াছে। স্ক্তরাং আনন্দবীজাঙ্কুরিত প্রণবম্লক বিশ্বে
ওঁকারাকার আত্মদেবতাকে "বিশ্ববীজ" বলা যায়। যিনি শিবশন্বে আনন্দময়
হয়েন।

সেই সর্ব্বসাক্ষী সচ্চিদানন ওঁকারাত্মক প্রমপুরুষ বীজরূপে বিবাটদেহে কোথায় আছেন, তাহা মনুয্যদেহের সহিত ঐক্যতা সাধন সহকারে লক্ষ্য ক্রাইবার উদ্দেশে কহিতেছেন, যথা,—

''সহস্রদলানামন্তর্ঘাদশদল পঞ্চজে।
''বসত্যোক্ষারমাত্রোপি বর্ণাঃ পঞ্চান্তনাসিকাঃ॥
''জিহ্বামূলীয়োপধ্বানীয়ো নাদবিন্দুঃ শিবঃ স্বয়ং।
''তদ্ভাষা ভাষিতাঃ সর্বের প্লুতাঃ স্বরাশ্চকাশিরে॥
''ততো বৈ ত্রিরেখা ভদ্রে কর্ণিকাপুট সন্নিধৌ।
''অ ক থাদি ত্রিষোড়শী হ ল ক্ষ কোণ লক্ষিণী।
''ইদং বৈ কারণং লিঙ্গং স্থয়ুপ্তি ছানমুচ্যতে।
''তৎ কার্যাং তৈজসং স্বপ্রং ষট্চক্রে বিন্দ্ব্যাপিনী॥
''চতুর্দ্ধলে মূলাধারে ব শ ষ সা ইতি বৈক্রমং।'

অর্থাৎ শিরস্থ সহস্রদল কমলান্তর্গত দাদশদল পদ্ধজের সর্ব্বোচ্চ দলে শিবরূপ প্রশ্বপুরুষ এবং তাঁহার বামাবর্ত্তে ক্রমান্বয়ে ৮০ নাদ বিন্দু, আ ই উ মাত্রা (কলা) ত্রন্ত, ও ঞ ল ন ম পঞ্চ অপ্নাসিক, জিহ্বামূলীয় ও উপদ্ধানীয় এই একাদশাক্ষরের অধিষ্ঠাত্রী আত্ম (শিব) পরিবার্গণ নিত্য অচলভাবে বিরাজিত আছেন, তাঁহাদের

প্রভার অক্সান্ত ভাবং বর্ণ গুণপ্রাপ্তে দীর্ঘ প্লৃত রূপে প্রভাবিশিষ্ট হইয়া থাকেন। ष्णां वर्गनकन त्वापान, उपर्व कहिराज्यान, त्य, क्षे नाममान कमनकर्विकान সরিধি যে ( অবলালয় ) তিরেখা, তাহার উর্জ বাম ও দক্ষিণ রেখায় আ ক থ এই ত্রিষোড়শী (৪৮) এবং কোণত্রয়ে হ ল ক্ষ (৩) একত্ত্রিত (৫১) একপঞ্চাশত বর্ণ অবস্থিতি করেন এইব্রহ্মাঞ্চ গোলককে (প্রাক্ত) কারণ শরীর স্থবৃত্তি স্থান, এবং তাহারি কার্য্য স্বরূপ কণ্ঠকে ( তৈজদ ) স্ক্রশরীর স্বপ্নস্থান বলা যার। এই व्यकारत वर्षेत्राक व्यानमिविमुवानिनी विश्वशांगर वर्ष धरे मुगामान (वित्राह) कूनभंतीत व्यवधातिक हरेत्राष्ट्र। এरे क्रम व्यवनश्रम त्रारे व्यवास्त्रा-नाप्त्रती (জ্ঞানরূপা সরস্বতী) পরা পশান্তী মধ্যমা ও বৈধরী ভেদে চারিপ্রকার বাণী নামে অ ক চ ট ত প য শ ইত্যাদি উদ্ধাধ পৰ্য্যায়ে অষ্ট বৰ্গে এবং শরীরচ্ডুইয়ে বিভক্তা ও স্বাকা হইয়াছেন। চিচ্ছক্তি "কেবলা কাণী" বন্ধপে অব্যক্তা ও বন্ধর দ্বে মহাকারণ শরীরে তুরীয়াবস্থায় পরত্রন্ধেই নিত্য অবস্থিত, অধচ মূলাধারে তিনিই পরাবাণী স্পান্দ্রবতী আদ্যা-বালা, মণিপুরে পশুস্তী নামে দৃষ্টিমতি কিশোরী তারা,—হৃদদে মধ্যমা নামে সর্জাঙ্গপূর্ণা ( ষোড়শী ) যুবতী, এবং মুখে বৈধরী नारम त्थीज़ दुष्ता, वाउना, ध्वकान ता कनवजी (जूदना) रामन। धहे हजूर्वी रेवथती वानीहे हुजूर्वे विष्णा जूबतमधती, यांत ऋत्य निवाणि जीवछ मूक्ष इरमन। অন্তর্কাছে বিভক্তা মাত্রিকা বর্ণাত্মিকা শারদা বাণী বিবিধাকারে বিবিধ স্থানে বিবিধক্রমে ব্যাপ্তা আছেন তাহার প্রমাণ, যথা—

> "শৃত্যে ব্রহ্মাণ্ডগোলে চ পঞ্চাশচ্চ্যুমধ্যগে, "পঞ্চায়ে স্থিতা তারা তদন্তে কালিকা স্থিতা।"

অর্থাৎ শৃত্তে মহাকাশে, ত্রহ্মাণ্ডে, গোলে ভ্তলে, পঞ্চাশৎ শৃত্তে অক্ষরে, পঞ্চশৃত্তে পঞ্চজানেক্রিয় বিষয়ে, অথবা স্বাধিষ্ঠানাদি পঞ্চক্রে কিয়া আকাশাদি পঞ্চমহাভূত মধ্যে পশ্বস্তী রূপা বাণী "তারা" নামে, এবং তদত্তে অর্থাৎ উদ্ধাধ দৃষ্টিসীমান্তে \* মূলাধারে পরাবাণী "কালিকা" নামে অবস্থিতি করেন।

পদে পদে গমনশীলা কালশক্তি তারা "প্রতিপদী" নামে, ত্রিগুণে, করণ, কর্ম ও কর্তা ইত্যাদি গুণযুক্ত সপ্তণ ব্রহ্মরূপে প্রকাশ হইন্নাছেন। চন্দ্রের ক্যায় সেই কার্য্য-ব্রহ্ম-ব্রহ্মার হ্রাস বৃদ্ধি অর্থাৎ উৎপত্তি লয় আছে বলিয়া পূরাণে তাঁহাকেই জীবরূপে বর্ণন ক্রিয়াছেন। কাল কর্ম্মের অধীন ব্রহ্মার দিবা রাত্র পরিমাণে জাগ্রত স্বপ্ন

मृष्टिनीमा, मिक्क्ल ; याशांक "(श्रांत्राहिकन" ब्ला। जनत्व ।

স্থ্যুপ্তির ভোগ দর্শন হয়, অতএব ত্রিপ্টিস্থ ত্রিগুণ বন্ধনে তাঁহারি বন্ধনদশার মুক্তির নিমিত্ত উপদেশ সাপেক্ষতা ব্ঝিতে হয়,—তাঁহারি হুলোধার্থ বেদমাতা সরস্বতীর চারি প্রকার বাক্প্রচারে প্রবৃত্তি। সেই প্রবৃত্তি জ্ঞান ইচ্ছা ও ক্রিয়া জন্তে শক্তিত্রেরে অভিহিতাহয়েন। কোন্বাণী কোন্শক্তি এবং কোন্কোন্বর্ণাত্মিকা তাহা নিরুপণার্থ কহিতেছেন,—বে,—

পরাবাণী মূলাধারে (গুহুমূলে) চতুর্দল কমলে ব শ ষ স বর্ণ রূপা চিচ্ছক্তি।
পশুনী বাণী স্বাধিষ্ঠানে (লিঙ্গমূলে) বড়দলে ব ভ ম য র ল বর্ণ রূপা জ্ঞানশক্তি এবং
নাভিমূলে দশদলে ভ ঢ ণ ত থ দ ধ ন প ফ বর্ণরূপা ইচ্ছাশক্তি। মধ্যমা বাণী
ছদরে বাদশ দলে ক থ গ ঘ ঙ চ ছ জ ঝ ঞ ট ঠ বর্ণ রূপা দৃষ্টিরূপিণী চিদাত্র
প্রতিবিম্ব জীবকে সর্বাবেয়ব পূর্ণ করিয়া বিশুদ্ধে (কঠে) বোড়শদল কমলে অ আ
ই ঈ উ উ ঋ ৠ ৯ ই এ ঐ ও ঔ ং : রূপা বোড়শী কলা ক্রিয়া-শক্তি, নিস্কলাত্মাকে
কলা অর্থাৎ পদে পদে হ্রাস বৃদ্ধিযুক্ত (স্ক্লা) লিক্ষ-শরীর বিশিষ্ট করেন। অনন্তর
আজ্ঞাচক্রে (ক্রমধ্যে) বিদল কমলে হ ক্ষ বর্ণ রূপা পক্ষব্রে সংযুক্তা হইয়া শুক্র রুঞ্চ
পক্ষ নামে জীবাত্মা পরমাত্মা রূপ স্পর্ণবিষ্টের সহজ্ব সম্পাদন প্রঃসর পক্ষিণী রূপে
উন্তীয়মানা হইয়াছেন।

মণিগণের স্থার প্রাণ অগ্নি দোমও স্থ্যক্রপ স্ত্রে সংস্ত্রিতা অস্তম্থা পঞ্চাশদণি আিকা সেই বাণী দেবী বাহ্ছে দিপঞ্চাশৎ হইয়াছেন। ত্রিষষ্টি বর্ণাত্মিকা কারণশরীরের কার্যক্রপ স্ক্রম শরীর অদৃশ্য হইয়াও বাহে "স্থল-ক্রপে" দৃশ্য হইয়াছে। স্থলশরীরের লক্ষণ যথা,—ললাট মুথরুত, চক্ষু, কর্ণ, নাদিকা, হুমু, দন্ত, ওঠ অধর, ব্রহ্মরন্ধু ও বদন এই একাদশান্দ অকারাদি স্বরবর্ণে, হস্ত, পদ, পার্যদ্বর, ম্লদন্ধি, অস্ক্রির অগ্রতাগ,নাভি ও মেরুদণ্ড এই অষ্টান্দ ককারাদি ম পর্যন্ত পঞ্চবিংশতি স্পর্শবর্ণে, এবং হৃদয় স্কন্ধ ও গ্রীবা এই তিন অঙ্গ য কারাদি অস্তম্ব বর্ণে বিরচিত হয়। অতএব সপ্তবিত্তি পরিমাণে এক এক শরীরের পরিমাণ ভেদে শরীরত্রয়ের সমষ্টি এক-বিংশতি বিতন্তি মাত্র "বিরাট দেহের পরিমাণ" হইয়াছে। ত্রিবিৎ করণ দ্বারা তাহাই পৃথিবী জল ও অগ্নি। ত্রিভাগ ক্বত একবিংশতি বিতন্তি পরিমিত বিরাট দেহ হইতেই সপ্ত ধাতু \* যদ্বারা শন্ধসাধন হয়।

ছুল স্ক কারণাধ্য এই শরীরত্ত্রয় রূপ জগতে ভূর্ভুবঃ স্বঃ নামক তিন ভূবন বা

<sup>\*</sup> ধাতু,—শব্দের গুণত্রয়ে অর্থত্রয় গ্রাহ্য যথা,—সম্বগুণে ক্রিয়াবাচক বীজ, রক্ষগুণে বাত পিন্ত, তাম রক্ষতাদি এবং তমগুণে অন্থি মাংনাদি সপ্ত।

লোকতার বিধান করিরা অব্যক্তা বাণী প্রাক্তর্নপে ব্যক্তা হইরাছেন, অর্থাৎ বাণীমরী বিশ্ববিদ্যা বর্ণমরী হইরাছেন। অকারাদি বোড়শ এবং ক বর্গের পঞ্চ এই প্রক্তবর্গের পঞ্চ এই প্রক্তবর্গের পঞ্চ প্রথানজিন, উন্নান্ত বর্ণ সহু ত্রিগুণাকারে ত্রিষ্টি রূপা হইরাছেন। কবর্গের পঞ্চ বর্ণে মারা ও অবিদ্যা ভেদে তম, তামিশ্র, অন্ধ্রতামিশ্র, মোহতামিশ্র এই পঞ্চাবস্থা পঞ্চনী কালশক্তির সাহচর্ব্যে ষড় ঋতু এবং তিবিকার ষড়্র্মী (ক্রুধা, পিপাসা, শোক, মোহ, জ্বরা মৃত্যু) স্বভাবতঃ উদর হইরা ঐ শরীর ত্ররকে আশ্রম করিয়া আছে। অর্থাৎ বিবাট দেহের ষড় ঋতুই মন্ত্র্যাদি জীব দেহে ক্র্ধা পিপাসা প্রভৃতি ষড়্র্মী রূপ হয়।

অর্দ্ধনাত্রা মৃল প্রকৃতির পঞ্চবর্গে চতুর্বিংশতি অক্ষরে চতুর্বিংশতি তত্ত্বের সহিত विक्तित्र विष्या विकास विता विकास वि অহঙ্কার, আকাশ, বায়ু, অগ্নি, জল, ভূমি এই দপ্তপুর নিবাদী আত্মা দপ্ত গুণ প্রাপ্তে একোনপঞ্চাশৎ প্রাণ রূপে বিরাটের সকল গ্রন্থি এবং আবর্ত্তে প্রবেশ পূর্বক ইচ্ছাশক্তির সহিত ত্রিলোকের প্রাণসমষ্টিকে আকর্ষণ করিতেছেন। এই আকর্ষণী শক্তি ভগবতী গর্ত্ত আকর্ষণও করেন, এবং সপ্তমী রূপে চতুষ্পদ, দ্বিপদ, সপক্ষ দ্বিপদ ইত্যাদি পুর নির্মাণপূর্বক তুঁনাধ্যে প্রবিষ্ট হইরাছেন। স্ত্রীলিক পুংলিক ও নপুংসক লিঙ্গ হইয়া দকল পুরে, দকল দেহে অবস্থিতি পূর্মক "পুরুষ" নাম ধারণ করিরাছেন। প্রাধিকারী বা "দর্বত্র-পূর্ণকে" পুরুষ বলা যায়। দেই পুরুষ দৈবাৎ বিকারধর্ম্মিণী স্বযোনি "ঋতুমতী প্রকৃতি" গর্ডে বীর্য্য (তেজ) প্রদান করিলে তাহা হইতে মহতত্ত্ব নামক হিরগ্রায় স্থত উৎপন্ন হইয়াছে। মহতত্ত্ব হইতে অহ-कांत, ष्यरकांत रुरेट विश्वनमत्र कींव श्रांकांन हत्र। दिकांतिक, टिक्स ও जामम ভেদে জীব ত্রিবিধ। হৃদয়ে বৃদ্ধি রূপে মনে, ও চিত্তরূপে অহঙ্কার মধ্যে বিনি প্রকাশিতা, দেই বাণী "অষ্টমী" নামে অর্দ্ধ প্রকাশ ও অর্দ্ধ অন্ধকার অর্থাৎ জ্ঞানা-জ্ঞান উভয়াপ্রিত-চিদাভাস, 'জীবরূপিণী'' হয়েন। বৃদ্ধির প্রকাশে মনের অন্ধকার দূর হইয়া জীবের জাগ্রতাবস্থা এবং চিন্তের প্রকাশে অহস্কারের তামসী ভাব নির্ভি হইয়া স্বপ্লাবস্থা এবং বৃদ্ধি ও চিত্ত মনাহন্ধারে একীভূত হইলে স্বয়ুপ্তি স্ববস্থা হয় ইহাই "জীবত্ব" বলিয়া নিরূপণ করা যায়। পৃথিবী হইতে কাঠ, কাঠ হইতে খ্ম এবং ধুম হইতে যেমন অগ্নি প্রকাশ হয়, সেইরপে বাল্পনী বিদ্যাশক্তি হইতে মহতত্ব, মহতত্ব হইতে ধৃম রূপ অন্তঃকরণ, এবং অন্তঃকরণে বৃদ্ধিন্থ চিৎপ্রতিবিম্বে আত্মা অগ্নির ন্যায় (জীবাকারে) ব্যক্ত হয়েন। যেমন বীজাধার পৃথিবী, সেই মত একবীজাধার মূলপ্রকৃতি মান্না রূপা এই বাগেদ্বী হয়েন। ইনি আদিতে **অব্যক্তা** 

পরাবাণী প্রণমংকরী জ্ঞান শক্তি, মধ্যে পালন কত্রী মধ্যমা বাণী ইচ্ছাশক্তি, এবং অন্তে বৈধরীবাণী, মুধ হইতে ব্যক্তা হইরা, ক্রিয়ারূপিণী হরেন। সমুদর (বর্ণ) বীজরপকে ব্যক্ত করিয়া আনন্দিতা হয়েন বে বাণী, তাঁহাতেই তমঃ হইতে তেজ্প প্রকাশের ন্যার স্ব স্থ-রূপ "ত্রহ্মদর্শন" লাভ হয়। তিন প্রকার জীবের বিবরণ কহিতেছেন।

পঞ্চ স্থলভূত ভাষস, জ্ঞান কর্ম্মেস্তিয় দশ তৈজন, স্ক্রতন্মাত্রা পঞ্চ ও তদধিষ্ঠাত্রী দেবতা পঞ্চ বৈকারিক হয়েন। স্থুলভূত পৃথিব্যাদি, তৈজস শ্রোত্রাদি, আর শন্দাদির অধিষ্ঠাতী দেবতা ( দিখায় অৰ্ক, প্ৰচেতা, কুমার্বম, অগ্নি, ইন্দ্র, উপেক্স ও মিত্র ) বৈকারিক হরেন। ইহাঁরা সকলেই ত্রহ্মসন্তাতে প্রকাশবান, যেহেতু পরমাত্মা সকলের হৃদয়ে সাক্ষীরূপে অধিষ্ঠান করত বাণীরূপে ব্যক্ত হয়েন। নবদেবময়ী নবমী বাণী বাগাদি পঞ্চ কর্মেন্দ্রিয় এবং বচনাদান প্রভৃতি তত্তৎ কার্য্য স্বরূপে (দশমী) বিজয়া নামে দশ দিক বিজয় করিতেছেন। এই বিজয়া সংশয়, নিশ্চয়, শ্বরণ ও মননাদি অন্তঃকরণ বৃত্তি চতুষ্টম রূপিণী হয়েন। ইঁহা হইতেই প্রাণের ক্রিয়াশক্তি, বৃদ্ধির বিজ্ঞানশক্তি, এবং ই হা হইতেইচক্র চতুর্পুথ শঙ্কর এবং অচ্যুত এই চারি দেবতার প্রেরণা সিদ্ধ হয়। ই হা হইতেই অগ্নির রক্তবর্ণ জলের শুক্রবর্ণ এবং অন্নের কৃষ্ণবর্ণ রূপ। ই হা হইতেই অধিভূত অধিদৈব ও অধ্যাত্ম রূপে অধিল কর্ম্মের কর্ত্তা এবং জ্ঞান বিজ্ঞান আন্তিক্য প্রভৃতি বৃদ্ধিবৃত্তির পৃথক পৃথক প্রেরয়িতা প্রকাশ হইরা জরায়ুজাদি চাতুর্বিধ প্রাণী জাৎকে কুধা পিপাসা লক্ষা ভয়াদিতে আচ্ছাদন করেন। ইনিই এক অনাদি মায়া স্ব স্বরূপ নিত্য অনিত্য বহুবিধ প্রজা প্রস্ব করেন, সেই নিতা অনিতা, সচৈতন্ত অচৈতনাের মধ্যে যিনি নিতা ও চৈতন্ত স্বরূপ তিনিই অনাচ্ছাদিত সদা-জাগ্রত পদবাচ্য "শিব" আর সকল "জীব" হরেন। সেই অতুল তেজধর "বিষ্ণুর" যোগনিত্রা স্বরূপিণী একাদশী বাণী, অপঞ্চীকৃত পঞ্-মহাভূতকে পঞ্চীকৃত করিয়া দকল আচ্ছাদন করিয়া আছেন। করাস্তকালে দেই একাদশী ভারতী শেষ শ্যার শ্রনকারী বাস্থদেবকে ভন্ধনা করিয়া মহার্ণবে মহার্ণর রূপিণী হয়েন: অতএব, হরিবাসর রাত্রে জাগরণ বিধিও সতা।

আরের মধ্যে প্রাণ, প্রাণের মধ্যে মন, মনের মধ্যে জ্ঞান বিজ্ঞান এবং জ্ঞান বিজ্ঞান মধ্যে সদানক আত্মাকে যিনি জানেন, সেই বাণী সর্ববস্তুকে আচ্ছাদন করিয়া নব পত্রিকা রূপা হইরাছেন। প্রাণের আধার সেই নব পত্রিকা সর্বত্ত বিধ্যান্তা, যথা—

त्रष्ठा, क्टू, रुतिष्ठा, क्युष्ठी, विव, मांडियी, अत्भांक, मान ও धांछ। এई

नव পজिकार एन, भून, कम, मृत ও अन्नज्ञाल भीवन প্রাণধারণের কারণ নব-ছগা হরেন।

অর হইতে অরমর, প্রাণ হইতে প্রাণময়, মনন বাহল্যে মনোমর, বিজ্ঞানা-সেই অন্নাধারে অধিল জগৎকে সজীব করিতেছেন ইহাও সতা। জীবের পঞ্চ-কোষে বৃদ্ধি ও জ্ঞানেক্রিয় সহিত ব্রহ্মময়ী বাণী আত্মাকে কর্তা রূপে অহন্বারী করিতেছেন; মন ও কর্ম্মেক্রিয় সহিত নানা সম্ভন্ন বাছলো কার্য্যরূপে তন্মন্ব इटेटल्ट्न । थान, महान् नरम, बाजारक नक्ष्मा वर्षार थान, बनान, जेमान, वान, नमान मःकाष सही, त्यांका, वका, घांका, मखा कवक, नाना कार्या विष्ठवन করিতেছেন। অতএব বিজ্ঞানাদি কোষএমে যে অপঞ্চীকৃত হল্ম শরীর তন্মধ্যে আত্মা তৈলসরপে স্বপ্ন অমুভব কর্তা এবং বিবিক্ত ভোক্তা পুরুষরপে চতুর্দশ দেবতা হইয়া স্বপ্নের স্থায় পিতৃলোকেও স্থুখ অমুভব করেন। দ্বাদশী বৈষ্ণবী মান্না কুটরূপে বিশ্বাত্মার সহিত বিশ্ব প্রকাশক জ্যোতি বিতরণ করিতেছেন ইহাও সত্য। ত্রিনেতা সেই জগম, জিঁ নিতা ত্রিগুণীক্ত মহজ্যোতি দারা বিশের নেত্র ( দৃষ্টি ) রপিণী হইয়া পঞ্চীকৃত স্থুলভূত সকলকে 'অিবিৎ ২' (বিভাগে বিভক্ত) করিয়াছেন, যথা.—মং বীজাধিষ্ঠাত্রী জগৎ কারণ অগ্নি দেবতার দশকলা, অং বীজ দেবতা বাস্তব বস্তু সূর্যো ঘাদশ কলা, উং বীজ্ঞদেবতা চক্রে বোড়শকলা রূপে ব্যক্ত হইয়াছেন। এই ষোড়শ কলাই ক্রিয়া-শক্তি, ভুবনেশ্বরী ধাত্রী জাঁহাতেই বিরাট ভাসমান रुखन। टेरारे कार्याज्ञकात क्रम, याराटक "विश्वनर्गन" वना यात्र। टेरा বিবিধাকারে এক, যথা দেহ নানা অঙ্গ প্রত্যঙ্গে বিভক্ত হইয়াও এক, তদ্বং।

এই তৈজস জ্যোতিত্রয়ের দিভাগে যে পৃথক পৃথক ষড়ার্মভাগ হয় তাহার প্রথম তিন ভাগ স্বতয় রাধিয়া অপর তিনভাগকে পুনর্মার দিধা করেন, তাহার এক এক ভাগ অপরাপর ভাগের সহিত সংযোগ করা হইলে ঐ ভারতীবাণী তাহাতে ভিন্ন ভিন্ন তিনকপে প্রকাশ হয়েন। পরে প্রথম ভাগের চতুর্থাংশ পুনর্মার স্বকীয় ও পরকীয় দিতীয়াংশে সংযুক্ত করিয়া পঞ্চ পঞ্চ রূপে সম্মিলিতা হয়েন, ইহার নাম পঞ্চীকরণ, যাহাতে এক বন্ধ অনেক রূপে জীবত্ব প্রতিপন্ন করে। সোম ও স্থা (অর্ক) সংযোগে অগ্রি দাদশ কলা বৈশ্বানর নামে সকলের বাহ্য ও অন্তরে প্রবেশ করেন। অগ্রি ও চক্র সংযোগে স্থাও সার্ম দাদশ কলাবান দ্রষ্টার্মপে সকল চক্ষ্র (দৃষ্টির) চাক্ষ্য (স্থদ্শ্র) হয়েন। এই আপনি আপনাকে দেখাকে বিন্দার্শন বলে। মন, বিনি চক্রমা স্থায়ি সংযোগে তিনিও সার্ম-ক্রমোদশ কলা-

বান হরেন। অতএব সংসাধী প্রজাকামী তগবান মহদাদি বিরচিত বোড়শ কলা পূর্ণচন্দ্রের ভার পৌরুষরূপ ধারণ করিরা প্রথম লোক স্থাষ্ট করিরাছিলেন তদর্থক বে শ্রতি, পুরাণ তাহাও সত্য। এই প্রকারে পৃথিব্যাদি অপঞ্চীকৃত পঞ্-ভূতকে পঞ্চীকৃত করিয়া, নিষ্কল বন্ধ (সকল) কলা বিশিষ্ট হইতে ইচ্ছা করিয়া মহজ্জোতি হইতে 'কালাগ্নিক্ত' রূপে প্রকট হয়েন। সেই কালাগ্নি কৃত্রই প্রাতঃ-काल महार्थ-जन हटेला छेनत हटेसा नामःकारन जातात स्मर्ट जलहे जलान হয়েন, এবং রশ্মি দারা ভূত মকলের প্রাণগণকে ধারণ করিয়া অহরহ: উদয়ান্ত হওয়াতে তাঁহাকেই 'অদ্যতন' রবি বলা যায়। তিনি সর্বভক্ষ, পঞ্চবক্ত, সর্ব-সংহর্ত্তা কাল, সকল জ্যোতিকের সহিত প্রকাশ হয়েন, এবং উদ্ধাধঃ সকল স্থানের প্রাণবায়ুকে আকর্ষণ ও প্রদারণ করেন ইহাও সত্য। অদ্য ও কল্য এই শব্দ হয় দারা যে কাল জ্ঞান হয়, ইহার 'অদ্য' শব্দে 'প্রত্যক্ষ সাক্ষীদর্শন' হেতু অপরোক্ষ জ্ঞানের কারণ 'অদ্যতন-রবি'। আর 'কল্য' শব্দে গতাগত কল্য অমুমান হেতুত্বে পরোক্ষ জ্ঞানের কারণ 'চক্র' রাত্র হয়েন। এই কালত্রয়ের নাম ভূত ভাবী বর্ত্ত-মান। এই ত্রিকাল ভেদে অধিভূত, অধিদৈব ও অধ্যান্মরূপ পুক্ষ ভেদ হইয়াছে। ভূতকালে অধিভূতরূপ চক্র, ভাবীকালে অধিদৈব রূপ স্থ্য, এবং বর্ত্তমান কালে অধ্যাত্মরূপ অগ্নি দেবতা "বিশ্ব" হইয়াছেন, যাঁহার অগ্রভাগ মঙ্গল, বুধ, বুহস্পতি শুক্র গ্রহ এবং পশ্চাৎভাগ শনি, রাহ্ন, কেতৃ রূপ গ্রহ বিগ্রহ হয়েন ইহাও সতা। हुछ। के का विमा जियकी वर्गकरि **এই भंदीरित्र यथा छाटन श्रिवेह इ**हेबा आहिन, অতএব ব্রয়োদশী অন্ধ্রমাত্রা ত্রিকাল সহকারিণী, ত্রয়োবিংশতি তত্ত্বর সমষ্টি রূপে ছায়া ও সংজ্ঞা নামে প্রত্যক্ষ কালাআ বিভূ চতুর্মৃধ প্রজাপতির পত্নী ( গায়ত্রী ) হরেন। তাঁহাদিগের জ্ঞানময় তপ্তা ছারা পূর্কাদি মুধ হইতে 'ঋতং সত্যং' নামধের পরমাক্ষর প্রণবের প্রাহর্ভাব হয়। অতএব অন্তা প্রজাপতি সূর্য্য আর ওদন (আর) সোম অমৃত হয়েন। অগ্নিতে যে ধূম ( আর) দৃশ্র হয় তাহা চক্রের রূপ (কলা), কেন না অফুচার্য্যা পরা ও অপরা বাণী যিনি সার্দ্ধমাত্রা প্রকৃতি, তিনি দিধা হইয়া যেমন প্রাণেতে ওতপ্রোত আছেন, দেইরপ দোম সুর্য্যেতও ওতপ্রোত থাকিয়া প্রজাগণকে স্ব স্ব কর্মানুসারিক অর (ফল) বিভরণ করেন। সেই বাণী চতুর্দশী নামে চতুর্দশ ভ্বনপাবনী হইয়াছেন ইহাও সত্য। ত্রিবিৎকরণ দারা রচিত ত্রিপুর মধ্যে আত্মা যাবৎ বাদ করেন, তাবৎ ভূত প্রাণী ও স্ব স্ব শরীরে বাস করে অর্থাৎ ভিন্ন ভিন্ন দেহে দর্পণ প্রতিবিশ্ববং প্রাণীজাতের ও বসোবাস প্রতীতি হয়। বাণীর অভাবে জীবত্বের অভাব প্রত্যক্ষ। সেই অর্ক্নাত্রা স্ব মাত্রা সহ ব্যোমবন্ধে ইড়া পিঙ্গলা স্ব্য়া এবং চিত্তিনী প্রভৃতি দশ প্রধান নাড়ী মধ্যে প্রবাহিতা হওয়াতে স্ত্রে বস্ত্রের স্থায় বিশ্ব তৈজ্ঞস প্রাক্ত পুরুষ সংস্তৃত্তিত আছেন, षठ थ परात्र-भवमानत्म जिनिरं मृगर्व यज्ञभिनी उँकाताश्विका रात्रन। भग, বুষ, মৃগ, অখ, পুরুষ ও পদ্মিনী, চিত্রিনী, সন্ধিনী, হস্তিনী প্রভৃতি স্ত্রী চড়ুষ্টয় একত্রিত প্রকৃষ মিথুনরূপ ধারণ করিয়া ঐ বাণী পূর্ণা, পূর্ণমাসী রূপা হয়েন। স্ত্রী পুরুষ সাধারণ শরীরে ( ছারু মধ্যে ) প্রধানতঃ একশত নাড়ী আছে, তাহাদের প্রত্যেকের শত শত শাথা নাড়ীর শাখা ভেদে বাহাত্তর সহত্র হইরাছে, তাহার মধ্যে মহাজালে রাঘব মৎস্তের তায় আত্মা আবদ্ধ সন্দেহ নাই। এই নাড়ী बालित मध्य এक ऋत्मारे क्विन बक्कान चन्ने पामृन बक्कत्र वर्षाख राखा, তদ্ভিন্ন আর সকল নাড়ী হইতে উৎক্রমন, প্রাণনিঃসরণ হয়। সেই প্রাণাগ্নি মুখে प्रशामि मश्रधाजुत रवन रहेरन जारा रहेरज वित्रां पूक्य आद्वज् उ राप्तन। स्मर्हे প্রথম প্রকাশিত পুরুষের অন্তরে সর্বভূতের অবস্থিতি, অথবা দর্বভূতের অন্তরে বিরাজমান যে পুরুষ তিনিই বিরাট নামে প্রতিষ্ঠিত হয়েন। অগ্নি তাঁহার মন্তকে চক্র স্থ্য চকুষয়ে, দিক সকল খোত্তে, বেদ বাক্যে, বায়ু প্রাণে, বিশ্ব (জীব) ছদয়ে, পৃথিবী তাঁহার পদন্বয়ে অবস্থিতা। অতএব বিশ্ব বিরাটে তৈজন স্থতাত্মা হিরণাগর্ভে এবং প্রাক্তে ও ঈশ্বরে কোন ভেদ নাই। এই পুর সকল মনঃসঙ্কর মাত্রে নির্ম্মাণ করিয়া অমাবস্থা পূর্ণমাসী সন্ধিতে দেই প্রতিপৎ-মিথুন বাগবাণী প্রকৃতি পুরুষা-কারে বাস করেন। এই বৈরাটী বাণীদেবীর ধ্যান মূলে অনেক বিন্তার পূর্ব্বক বর্ণিত হইয়াছে এথানে তাহা সংক্ষেপে নিথিত (উদ্ধৃত) হইল, যথা,—

> "নৈখতীস্থাং স্মরেদিন্যাং কলাকাষ্ঠাস্বরূপিনীম্। চৈত্যতত্ত্বেষিতাং দেবীং সদসদস্তব্যাপিনীম্। চিদাভাসাং সদানন্দাং সচ্চিদানন্দদায়িনীম্। নিগুণাং ত্রিগুণাধারাং ত্রিগুণাং গুণরূপিনীম্। অতসীকুস্থমাকারাং ভ্রুভঙ্গভঙ্গিতাস্তৃতিম্। চক্রার্কহুতভুক্ নেত্রাং ত্রিনেত্রাং নেত্ররঞ্জিনীম্। অধরারুণ বিক্ষুরাং দিক্শ্রোত্রীং গ্রবণশ্রুতিম্। হলাদিনী বিলসদক্ষো রসনারসক্রপিণীম্। ঈষদ্ধাস্থ মুখীং পূর্ণাং পূর্ণেন্দু সদৃশাননাম্।

কৃষ্ণকেশী ঘনাকারাং সোমার্কভান্তিভাবিনীম। গও কুণ্ডল সন্দোল ব্রহ্মাণ্ডান্দোলিভচ্যুতিম। নেত্র জ্ঞানাঞ্জনবতীং অর্দ্ধেন্দুধতশেখরীয়॥ নাসাগ্র মৃক্তাসল্লোল জীবমুক্ত দিশব্লিভাম। স্থগ্ৰীবাং স্থকলকণ্ঠীং একণ্ঠ কণ্ঠকণ্ঠিনীং॥ বিচিত্রবদনাং শান্তিং পীনোন্নতপয়োধরাম। একানেকভুজাং ধাত্রীং নানাক্রশস্ত্রধারিণীয়॥ পঞ্চকোষান্তরচরীং ত্রিলিঙ্গলিঙ্গলিঙ্গিনীমু । সকারণস্থ্রল সূক্ষ্ম সার্জিত্রিবলয়ার্তাম্॥ সিংহস্থাং সিংহক্সালীং কেন নালাবন্বিনীম। স্থগভীরকঞ্জনাভীং ত্রিমাত্রাত্রিবলিরতাম **॥** আনন্দকন্দদন্দোহ ক্ষুব্রৎফুল্ল নিতম্বিনীম্। ত্রিপদাং বিপদাং গোপ্তীং চতুষ্পদীং পরাপদাম ॥ পদাজস্বরভির্গন্ধভঙ্গবস্তুক্ত লোলুভাম। রত্বনুপুরসিঞ্জিত চিদব্যক্ত কলম্বরাম্॥ করপদাঙ্গলভোণী মৃদ্রামুদ্রিত মুদ্রিকাম্। যত্ত্ৰপাদলকালকি মোকলক্ষীমহং ভজে॥"

ভ্বনপাবনী এই বাজেবী যিনি পূর্ণমাসী রূপে যোগমায়া এবং অমাবাঞ্চাকাবে ভোগমায়া; যিনি প্রবৃত্তি নিনৃত্তি আত্মিকাভক্তিরূপে দিধা হইয়াছেন; যিনি নিবৃত্তি ভক্তিরূপে সদা সমাদি ঘটনম্পদযুক্তা এবং প্রবৃত্তি ভক্তিরূপে কামাদি ঘটনসম্পদ স্বিতা হয়েন। যিনি পক্ষরে মাসকালের ভায় পরা অপরা শক্তিপ্রভাবে ব্রহ্মাণ্ড বিভক্ত করিয়া প্রবৃত্তি ও নিবৃত্তি পথের পথিক ভক্তগণকে সম্পদরয়ের অধিকারী করত গমনাগমন করাইতেছেন, তাঁহার নবাক্ষর মন্ত্র প্রকাশার্থ কহিতেছেন, বে,—

"প্রণবং পূর্ব্বমূচার্ঘ্য দেবীপ্রণবমুদ্ধরেৎ, "ততুত্তরে স্থিরমায়া কামেন পুটিতো হরিঃ। "পরাবীজমবোচ্চার্য্য যোজয়েৎ বহ্নিজায়য়া, "মন্ত্ররাজমিমং ভট্তে পরায়াঃ পরমং পরম্"।

অর্থাৎ অত্যে প্রাণৰ উচ্চারণ পূর্বাক দেবীপ্রাণৰ উদ্ধার করিবেক, তদনস্তর স্থির মায়া ও কাম বীজ পুটিত ছরির বীজ উদ্ধার করিয়া পশ্চাৎ পরাবীজ উচ্চারণ পূর্বাক বিজ্ঞায়ায় যোজনা করিবেক। হে ভদ্রে হংসিকে! এই মন্ত্রয়াজ জপ দাবা পরার পর পরমা বিদ্যা প্রায়র। হয়েন। যথা,—

र्थं ''झौर स्नीर' क्रीर कीर कीर कीर कीर वाहाः'। — अन्नान नीक पथा,—

"उं ही इश बी देश के कि इश दि वि हे जाि । प्रमण्"विज्ञानि विश्वानि स्थित निष्ण निर्मार्शनि मुर्गुरमाः

मर्वानि भर्क् विश्व ज्ञाविन ज्ञाविन क्षां निष्ण निर्मार्शन मुर्गुरमाः

मर्वानि भर्क् विश्व ज्ञाविन ज्ञाविन क्षां अञ्चान स्था हिंदि ।

अर्जुक् प्रार्थि व्याविन क्षां मह मर्याका हुर्यः

क्षां क्षां क्षां क्षां क्षां क्षां क्षां मह मर्याका हुर्यः

क्षां क्षा

উত্তমাধিকারী স্বয়ং এই ব্যবস্থা বুরিয়া লইবেন, সাধারণের ইহাতে ডাদৃশ ক্ষতির অতাব দর্শনে ভাষার্থ করিবার প্রয়োজন বোধ হইল না। অপিচ,—

> "শ্বেতাখেত গতিস্তত্ত্ব ভবার চাভবার বৈ, যথাধিকারিণাং প্রাপ্তে ভবতন্তে যথাক্রমন্। চৈত্যতরো ভবেজাদো রসলাবণ্য লালিতঃ, রসনানাং সরসেন তাসাং মধ্যে হয়োহ য়োঃ॥

ই প্রধানং পরাবাণী তমাত্রান্ধা পরা স্মৃতা,
অমাত্রো সৌ তয়ার্মধ্যে যদিত্যব্যয়মূচ্যতে ॥
অবিতর্কা তমাত্রান্ধা সা পরা পূর্বভাগিনী,
অর্দ্ধমাত্রা বিতর্কা বৈ যা চৈবোত্তর গা ভবেৎ ॥
উভয়োরস্তরে সম্মে তুরীয়ং ব্রহ্মচিময়ং,
ভাসতে বিষভূতো সৌ সগুণশ্চেশবো ভবেৎ ॥
সো মাত্রঃ পূর্বরূপঞ্চ পরা চৈবোত্তরং পরং,
সা পরা তত্র বৈ সন্ধির্বিষভূতার্দ্ধ মাত্রিকা ॥
অখণ্ডমণ্ডলং ধামং যদেতভাস মণ্ডলং,
তদ্খাসা ভাসিতং বিশ্বং বিভাতি ব্রহ্ম তন্ময়ম্' ॥

অর্থাৎ স্বীয় শক্তিদ্বের মধ্যে বিরাজমান চিনাত বন্ধ যে অহরহ রাস বিহার করিতেছেন তাহা "চিৎ" শব্দে সপ্রমাণ হইয়াছে। চিৎ শব্দের ই পরাবাণী এবং "ৎ" অর্জমাত্রা অপরাবাণী, এতহ্ভয়ের মধ্যে চ কার শব্দে যে অ কার অব্যক্ত "অক্ষর" রূপে আছেন, তিনি চিন্নয় ব্রন্ধ হয়েন। অতএব গোপিনীদ্বয় মধ্যে হরি, শেতাখেত অর্থাৎ নিবৃত্তি ও প্রবৃত্তি বা উত্তরায়ণ ও দক্ষিণায়ণ পথের পথিক (অধিকারী) আত্মা রূপে আপনি আপনাকে বন্ধ ও মুক্ত করিয়া সদানন্দে রাস ক্রীড়া করিতেছেন। এই রাসলীলা যেমন ভাগবতে বর্ণিত হইয়াছে সেইরূপ যোগিনী দ্বয় মধ্যে আদ্যা শক্তি অথবা ভৈরব দ্বয় মধ্যে মহাকালের লীলা, তত্র প্রাণাদিতেও বর্ণিত হইয়াছে। বাণীভেদেই ভেদ বোধ হয়, চিৎ শব্দে ভেদাভাব ইহাও সত্য। অথগু মণ্ডলাকার যে নিত্য "গোলকধাম" অথবা "কৈলাশ ধাম" তাহা চিৎ শব্দে প্রকাশ হয়, তাহারই নাম 'রাসমণ্ডল' অথবা 'প্রকৃতিচক্র' বলা যায়, তাহারি প্রকাশে বিশ্ব ব্রন্ধ তন্ময়্বন্ধার হয়, ইহারি নাম বিবর্ত্তবাদ। সেই রাস মণ্ডল নির্গত স্থেমরীচীকা, সপ্তশুণ প্রাপ্তে, একোনপঞ্চাশৎ প্রাণ প্রন নির্দ্ধারিত হইয়াছে। সপ্তশুণ থপা,—নিমিষণ, উন্মিষণ, সংকোচন, প্রসারণ, স্পর্শন, প্রস্বান, শ্বন। তাহাতে রজোগুণে ব্রন্ধা, সর্বগুণে বিষ্ণু এবং তমোগুণে রুদ্র

খেতাখেত,—খক কৃষ্ণ।



পৃথকরপে অবস্থিতি করেন। আসুরী রাক্ষনী,ও তামনী প্রকৃতি সহিতা **প্রা**র্থিকী পরাবাণী' তাঁহাদিগের সহধর্মিণী হইয়াছেন। দেবাসুরী ও আসুরী রাক্ষ্মী সম্পদে সন্নিবিষ্টা দ্বিধা সাৰ্দ্ধমাত্ৰা ( চ্ৎ ) কালে পুৰুষ কৰ্তৃক ঈক্ষিতা হইলে (চিৎ) ইচ্ছাশক্তিরূপে বিক্ষেপ ও আবরণ অর্থাৎ প্রাণ কার্য্য আরম্ভ করেন। উর্দ্ধে উন্ন-য়ণকারী বায়ু প্রাণ, অধোনেতা অপান, আর তহুভয়ের মধ্যে আবদ্ধ যিনি তিনি অমাত্র, স্বন্ধান্থ সমানবায়ু-লক্ষিত নিকল আত্মা; (গোপিনী মধাবন্তী "রাস-বিহারী" শ্রীরুঞ্চ ) দাক্ষীরপেশ্লীলা মাত্র করেন। সেই বিষভৃত চিদান্তা চকু শ্রোত্র নাসিকা মুথ প্রভৃতি হুই ছুই ছিন্ত মধ্যে স্বন্ধন্ত "প্রাণ" রূপে আর বাক্ পাণি পাদ পায়ু উপত্তে "অপান" রূপে অধিষ্ঠিত, আবার উভয়ের মধ্যে ফ্রন্মে, স্থাপ্তিহানে ''সমান''বাযুক্তপে হুত অব সমন্বয় পূর্বক সপ্তার্কিশ ''হুর্যা' ক্রপে সর্বাদিক্ ব্যাপিয়। মন্তকে "সপ্তশির্যণা" নামে উদয় হয়েন। সকল নাড়ীর অভ্যন্তরে সঞ্চরণকারী ব্যান, আর কণ্ঠস্থ উদান স্বরগণকে বহিষ্কৃত করিতেছেন। অতএব সোমরূপা ইড়া স্থ্যিরূপ পিঙ্গলা বাম দক্ষিণ ভাগে. মধ্যে অগ্নিরূপিণী স্থ্যুমা অবস্থিতি করিয়া এক অথও মহাকালকে প্রাতঃ মধ্যাক সায়ং কালত্রয় রূপে প্রকাশ করিতেছেন। প্রতিংকালে ত্রহ্মাণী, মধ্যাহে বৈঞ্বী সায়াহে মাহেশ্বরী নামে বেদভেদে রূপত্রয় ভেদ করিতেছেন। সেই বালা, যুবতী ও বুদ্ধাকারে ত্রিদেবধারিণী স্বৃত্ধা নাড়ীগতা হয়েন,যে স্বযুদা পরা উৎকৃষ্টা নাড়ী নামে যোগী ও জ্ঞানীগণের নির্গমন পন্থা স্বরূপা হয়েন। এই স্ব্রুমান্তর্গতা অগ্নিরূপিণী (প্রাণশক্তি) ক্রিয়াশক্তির সপ্ত জিহ্বার নাম কালী, করালী, মনোজবা, স্বলোহিতা, ধ্র্বণা, ভারতী, ক্লিঙ্গিনী এবং বিশ্বক্ষী। ইহা শ্রুতিতে উল্লেখ আছে, যাঁহারা সপ্ত সিদ্ধযোগিনীরূপে জানেক্তিয়া-ধিষ্ঠাত্রী দেবশক্তি শিরস্থ সপ্ত ছিদ্রে অধিষ্ঠান পূর্ব্বক ভবভীত ভক্তগণের স্থখার্থ অবলেহনাদি রসানন্দ কার্য্যে ব্যাপতা আছেন। এই সপ্ত শক্তিপ্রভাবে ঐ সপ্ত **८** एवर जा अवन, प्राचीन न क्या की किया की न हम है हो अपन । সমানবায়ু দারা তিন ভাগে বিভক্ত অর রসাদির স্থুল ভাগ মলমূত্র হইয়া অপান দারা নির্গত হয়, মধ্যম ভাগ মাংস হইয়া প্রাণ দারা অন্থি সংলগ্ন হয়, আর সৃন্ধ সার ভাগ বল বক্ত, মজ্জা বীৰ্য্য হইয়া স্থবুয়া স্বাহের আত্মদাৎ হব। এতাবতা কাষ্টাগ্নি मः (यात्र भूम, भूम हटेराज कन, करन मूख कृषित्र, ध्वर चन हटेराज तम छेरभन हहेगा তৎ সমস্ত একত্রীভূত (মিথুন) হয়, আর শুক্ল স্বরূপ নিধুমাগ্নি আত্মাতে ব্র রস যথন আছতি প্রদত্ত হয়, তখন তেজ মজ্জা অন্তি আর মনের উৎপত্তি হইরা থাকে। এইপ্রকারে হের ও উপাদের (প্রিন্ন অপ্রেন) তেনে অভুত বিশ্ব

কার্য্য উৎপন্ন হইয়া থাকে, কেবল শুদ্ধসন্থার তাহা হয় না। সেই শুদ্ধসন্থা বীজ রূপে সাক্ষী মাত্র থাকেন এবং আছেন, প্রাকৃতিধন্ন সংবোগে পৃথিবী জল বায়ু সংবোগের স্থান্ন সেই বীজে অন্থ্র হইরা বৃক্ষবৎ বিশ্ব (জীব) প্রকাশ হয় মাত্র। অন্থ্র প্রকাশে বীজের নাশ হয় না, স্ক্লরূপে সেই বৃক্ষেই থাকে, কালে কল হইতে পুনর্ব্বার প্রকাশ হয়, সেই রূপ জীবাকার আত্মা কর্মফল ভোগান্তে পুনর্বার প্রস্কারণে শকর্মের সাক্ষী রূপ থাকেন। অপিচ,—

পূর্ব্বে ক্রন্তী কেবল এক আত্মা মাত্র ছিলেন, অস্তু আর কিছুই ছিল না, তিনি ইন্দৰ দারা দুক্তা স্থ মারা প্রকৃতিকে জারা করনা করিয়া পতি পত্নী জাবাপর হই-লেন এবং "একা আছি প্রজাবৃদ্ধি করিয়া জনেক হইব' ইত্যাদি সঙ্কল্ল করিলেন। এই শ্রুতিভাৎপর্য্য প্রকাশক শাস্তান্তরের আলোচনায় কহিতেছেন যে,—

প্রকৃতি পুষ্ণৰ অসংযোগে পরাবাণী (অব্যক্তাবাণী) নামে থাকেন। তৎস্বকপে তিনি বৃদ্ধি রহিতা নাদ রহিতা, অক্ষর রহিতা, বিন্দু বিদর্গ রহিতা, কেবল চিন্মাত্র ভত্ত্বে অবস্থিতি করেন। সেই পরাবাণী অন্তঃকরণ চতৃষ্ট্যাত্মক মূল প্রকৃতিস্থ ( স্বরস্ত ) তৈজন পুরুষ সংযোগে স্বর রূপা হয়েন। সেই স্বর ষড়, ঋষত, গান্ধার মধ্যম, পঞ্চম, ধৈবত, নিষাদ নামে সপ্ত। জতএয় পরাবাণী আদৌ নাদরপা হয়েন। পরে পশুন্তীবাণী জ্ঞানময়ী পরাপর বিচার রূপিণী গুভাণ্ডত সদসৎ অফুভবকারিণী পরত্রদ্মপ্রাপ্তির সোপান সদৃশী হয়েন। অপার সংসারান্ধকাররূপিণী মূল প্রকৃতি মায়া বা জড়া অবিদ্যার পার উত্তীর্ণা সেই নাদময়ী পরাবাণী (বিদ্যা ) পশুস্তী নামে পুরুষ যুক্তা মধামা বাণী হয়েন। অতএব "শব্দানাং জননী" এই শ্রুতার্থে অব্যক্ত नामा नामप्रशी ब्हेश मलकर्प नितरयय आकाम मतीती हिमाया पुरुष ध्वकाम हरत्रन हेहां अ मछा। नाममनार्थ आंग, व्यक्षि, पूर्वा,-- वर्था,-- न कांत्र आंग, म कांत्र অনল, আ অধিদৈব সংযোগে "নাদ" অর্থাৎ শব্দ বলিয়া প্রাসিদ্ধ। সেই "নাদ-শ্রুতি" দ্বাবিংশতিরূপে শ্রুতি জনক হয়েন। শ্রুতি হইতে সপ্ত স্বর ও নানাকারা মধ্যমাৰাণী হইরাছেন। সেই ''ঞ্তিমাত্র' মধ্যমাবাক্ পুরুষ (বিরাট) সংবোগে ''বৈধরী'' নামে অক্ষরাত্মিকা ও উচ্চার্য্যা হইয়াছেন ইহা ঋগাদি চতুর্বেদ বাক্য অবলোকনে কাণ্ডত্রয়ে প্রতিপাদিত হয়। এই ''শক্তক্ষ' বাণী মধ্যেপরমান্ত্রার উন্নাস প্রতীতি হইন্না থাকে, ষেহেতু ''পঞ্চবিংশতি সহস্রাণি পরবন্ধবাচা ভাতি'' ইত্যাদি শ্রুতি সম্বাদ ও দুগু হইতেছে।

বেদ সম্দায়ে ব্ৰহ্মবাক্য ও ঋষিবাক্যে বিভক্ত। ঋক্ মন্ত্ৰ ও ব্ৰাহ্মণ অথবা ঋগ. গদ্য, সাম ও মন্ত্ৰ একত্ৰিত সংখ্যা যথা,—চরণব্যুহ ও আৰ্য্যবিদ্যা স্থাক্ত্ৰে—

| सर्वत्र सहा         | ,>•৫৮۰   |
|---------------------|----------|
| यञ्जूदर्सम-शमा      |          |
| সামবেদ-সাম          | . 6058   |
| व्यथक्टिवम-मञ्ज     | j żo     |
| সমষ্ঠি              | -86498   |
| পরবন্ধ বাচাঃ        | 20000    |
| अधियोकं क्रांत्रिके | >.01 > 0 |

২৫০০০ অপৌক্ষের বীজ বাণী আর ২০৮৯৪ পৌক্ষের মূলবাণী পূর্ব ও উত্তর ভাগে বৃদ্ধি প্রাপ্ত বড়ক দর্শনাদি শাখা প্রশাধার বিভৃত ক্রমাকার হইরাছেন।

সেই বিদ্যাশক্তিকপিনী পরমার্থ তত্ত্যুক্তা পরা পশুন্তী মধ্যমা বৈধরী বাণী অব্যক্ত ব্রহ্ম রূপকে বর্ণাকারে, ব্যক্ত স্বরূপে, প্রকট করেন, যদ্ধারা বিদ্যানগণের ফদমে সদসৎ সংসারের সভ্যতা প্রতিভাসমান হয়। যেমন রক্ষ্তে ভ্রহ্ম, শুক্তিকার রক্ষত, মরিচীকার জল, জলে ফেন, আকাশে মেঘ, তক্ষপ মারা মিথ্যা ও তৎ-প্রবর্ত্তক অধিষ্ঠান পরমাত্মা সভ্য আছেন, ইহা ঐ চাত্র্বিধ বাদ্মর বেদ মহাবাক্যের বিচার দ্বারা স্থির হইরা থাকে, অন্ত উপায়ান্তর নাই। অতএব আকাশের স্থায় ব্যাপক পরব্রহ্ম সমস্ত প্রপঞ্চান্তর্থানী রূপে অবন্ধিতি করেন অথচ মারাধিকারে ভ্রমণকারীরূপে দৃষ্ণও হয়েন, এতছ্ভয় ভাব প্রকাশিকা বাণীই মুখ্যা। যাহার সভ্যতার মিথ্যা জগত্তের সভ্যতা ভাসমান হয়, সেই এই এক অদ্বিতীয় ব্রহ্ম অবিদ্যাবন্ধনে নানারূপে প্রতীয়মান হইতেছেন, এই নানা দর্শন নিষেধ পূর্ব্বক এক সমৃদৃষ্টি প্রদানার্থ শ্রুতি কহিরাছেন যথা,—

''একমেবাদ্বিতীয়ং ব্রহ্মনেহ নানাস্তি কিঞ্চন, মৃত্যোঃ সমৃত্যুমাপ্রোতি য ইহ নানেব পশ্যতি''।

অর্থাৎ বাঁহার সত্যতার জগৎ সত্যতা প্রতিভাসমান হয় সেই ব্রহ্ম এক ও আছিতীয়,—'কেবল একরপ' মাত্র ;—নানারূপ যাহা দৃশু তাহা কিছুই নয়, অর্থাৎ তাহা মায়াবিকার 'মিধ্যা'। সেই অর্থণ্ড এক রূপকে যে নানা অর্থাৎ বঙ্গ প্রত দেখে —মারা দৃষ্টিতে, অবিদ্যা দৃষ্টিতে দেখে, সেই পুনঃ ক্রম মরণ রূপ এই সন্থিতীয় সংসারগতি প্রাপ্ত হয়। নানান্থের আসন্ধা আছে, নচেৎ 'এক' বলিবার প্রয়োজন হইত না।

বিদ্যা অবিদ্যাযুক্ত দৈবী আহ্বরী সম্পদে অধিষ্ঠিত প্রমান্মা অর্থাৎ 'সভ্য ও মিধ্যা' উভত্ত দেশে ব্যাপ্ত এক বৈ গুই নত্ত, 'ইহাই নিশ্চয় ইহাই নিশ্চয়' বলিয়া বাদারী স্বরম্বতী, জিজাম্ব ও মৃষ্কু উভয়কেই উপদেশ করিবার নিমিত্ত চতুর্জা অর্থাৎ চতুর্মাণী বা চতুর্মাণু সেবা। চতুরাননী গায়ত্রী নামে বেদমরী হইয়াছেন; এই কারণেই এন্ধার চতুর্মাণু হইতে চতুর্বেদ প্রকাশ হইয়াছে বলিয়া প্রণাদিতেও বর্ণনা করেন। অপর্ঞ-

'বাস্থদেব পরবন্ধ,—দক্ষিদানন্দময়মান্ধাবন্ধ' ইত্যাদি ঐতিপ্রতিপাদ্য দেবতা যিনি, তিনি সৃষ্টি কামনার ঈকণ দারা লোক স্ঞ্জন করেন। 'ইক্রোমায়াভিঃ পুররূপ ঈরতে,—তৎস্টা তদেবাফুপ্রাবিশং। অকারো বৈ সর্ববাকৃ' ইত্যাদি, শ্রুতিমতে যেমন অকার হইতে সকল বাকা উৎপন্ন হয় :-- যেমন কার্য্য কারণের অভেদত্ব হেতৃ অকারই সকল বাকরূপে বিবর্ত হয়েন,—বেমন বাক্য সকল স্পর্শ উন্ন তৈজসাদি নামে বিভক্ত ও শ্বর ব্যঞ্জলাকারে বছবাণী রূপী হয়েন, দেইরূপ ত্রন্ধ জ্ঞানাজ্ঞান ভেদে নানা প্রকার জীবাকারে প্রতীতি হয়েন: ত্রিষটা বর্ণান্সিক: পরাবাণী, পঞ্চাশ্রণাত্মিকা পশুস্তীবাণী, দ্বিপঞ্চাশ্রণাত্মিকা মধ্যমাবাণী, এবং সূল ফুল্ম কারণ শরীরত্তম ব্যাপিনী একপঞ্চাশদর্ণাত্মিকা বৈধরীবাণী রূপে প্রকট হয়েন। অকারাদি এক-বিংশতি স্বর; ব্রস্ব দীর্ঘ প্রতভেদে অ ই উ বর্ণ ত্রিবিধ, ত্রিগুণে .... ৯, খ ৯ বর্ণদয় প্লুতহীন দিবিধ দীর্ঘ, তাহাতে..... ৪, দীর্ঘহীন সন্ধি অক্ষর ..৮, একত্রিত ২১। ক আদি ম পর্য্যস্ত পঞ্চবিংশতি স্পর্শবর্ণ তম, তামিশ্রাদি অবস্থায় বোষবতী ও অঘোষবতী ভেদে পঞ্চ পর্ব্বা প্রাকৃতি পঞ্চ পঞ্চ বর্গে বিভক্তা হইরাছেন। আর পঞ্চ অনুনাসিক ও অন্তন্থ চারিবর্ণে স্বরদন্ধি ভেদযোগে প্রকৃতি পুরুষ সংযোগ হয়। বিসর্গ অফুসার জিহ্বামূলীয উপদ্ধানীয় 'অবসান' নামে প্রদিদ্ধ। এবপ্রকারে যেমন বর্ণের, দেইরূপ প্রকৃতি পুরুষের ( মারা প্রমান্মায় ) পরস্পর সহায়ে শিরস্থ,সহস্র দল কারণ শরীর হইতে সপ্তচক্র ব্যাপিয়া বৈধরীরূপে বাচ্যবাচক পদে ত্রিষষ্ঠী বর্ণাদ্মিকা পরাবাণী বিভক্তা হইয়াছেন। অকারাদি ষোড়শ স্বর, ককারাদি পঞ্বিংশতি স্পর্শবর্ণ এবং ঘকারাদি অন্ত অন্তস্থ ক্ষকার সহিত পঞ্চাশহর্ণে মূলাধারাদি ষ্টচক্রস্থ হক্ষ শরীর ব্যাপিয়া পশুস্তীবাণী বিভক্তা আছেন। অকারাদি চতুর্দশ খর, কীলক স্থানীয় বিন্দু বিদর্গ, পঞ্চবিংশতি স্পর্ল, অষ্ট অস্তত্ত্ব প্ৰণৰ সহিত দিপঞাশদৰ্শে হৃদয় ছুইতে কণ্ঠ পৰ্য্যস্ত স্থানে মধামাবাণী বিভক্তা হইরা ত্রন্ধার পূর্কাদি মুখ হইতে অকপঞ্চাশন্বর্ণে 'বৈধরী' (প্রকট) হই-য়াছেন। সেই বাণীকেই বৈদিকেরা 'শব্দত্রক্ষ' বলিয়া থাকেন। শব্দত্রক্ষ সাধন পূর্বক পরত্রন্ধ প্রাপ্তির বিধি বেদে উক্ত হইয়াছে। পরত্রন্ধ প্রতিপাদন হেতু তটস্থ লক্ষণা শ্বারা শস্করন্ধের স্ত্যতা প্রতিপাদন করা হইয়াছে। 'এক্সাজ্জায়তে ন্থাণো'—'ধতো বা ইমানি ভ্তানি জায়স্তে'—ইত্যাদি শ্রুতিকে তটন্থ লক্ষণাবাণী বলা ধায়। যেহেভু সর্বজ্ঞত্ব সর্বকর্ত্ত্ব অন্তে সপ্তবে না এ নিমিত্ত শব্দার্থ সাধক বর্ণ ছারা অব্যক্ত (তৎপদশক্ষিত) ব্রহ্ম ক্রমে বর্ণাকারে তন্ময় ও ব্যক্ত (উচ্চার্য্য, অথবা বোধগম্য) ইইয়াছেন, ইহাই নিশ্যয়।

তৎপদশক্তিত দেই পরমাত্মা এই প্রত্যক্ষ জীবাত্মারূপে বৃদ্ধিবিবরে প্রবিষ্টি প্রাণবায়তে শব্দমর কারণ শরীরে মনোমর, স্ক্রশরীরে মাত্রা স্বরমর, স্থলশরীরে বর্ণাক্ষরমর হইয়া প্রামাণ্য হইয়াছেন। বেমন অব্যক্তাবাণী বাছ্যে নানা বেদ-শাথা পদ ভেদে অতি স্থলা হইয়াছেন, সেইরূপে স্ক্রাৎ স্ক্রতর পরমাত্মা কর্তৃত্বাভিমানে অতি স্ক্র অতি স্থল, বিধি নিষেধাধিকারী 'বিরাট' হিরণ্যগর্ভ ঈশ্বর হইয়াছেন। সংসার ব্যবহার নির্বাহ উদ্দেশ প্রদঙ্গই জীবত্বের কারণ। এই অবস্থাতে এই মায়োপহিত অবস্থাতে, মায়া প্রভাবে, বদ্ধ ই উপলক্ষে চিত্তগুদ্ধির নিমন্ত—মুক্তির নিমিন্ত তাহার কর্মের কর্ত্বব্যতা রূপ বিধি নিষেধ মাত্ত করিবার অধিকার, চিত্তগুদ্ধি হইলে, স্ব স্থ রূপ-প্রাপ্তি হইলে আর বিধি নিষেধের অপেক্ষা থাকে না, প্রত্যুত কর্ম্ম জাত্য পরিহার পূর্বাক দৃঢ় বিশ্বাদের দহিত কর্ম্মের অনাদর করতঃ বিচরণ করেন, কারণ রোগীর রোগ নিবৃত্তি হইলে ঔষধি দেবনের ব্যবস্থা আর তাহার প্রতি প্রণোগ হয় না। অত্য রোগীর প্রতি হয়। কি প্রকারে আত্মা দেহ প্রবিষ্ট হইয়া আছেন, তদর্থে কহিতেছেন যথা,—

''দএষ জীবো বিবর প্রদৃতিঃ প্রাণেন ঘোষেণ গুহাংপ্রবিষ্টঃ মনোময়ং দৃক্ষমুপেত্যরূপং মাত্রা স্বরো বর্ণ ইতি স্থবিষ্ঠঃ"।

অর্থাৎ (স্বাৰ্য) সেই এই প্রসিদ্ধ পরমাত্মা জীবাকারে, বৃদ্ধিবিবরে প্রবিষ্ট হইয়া, নাড়ীজালপ্রপঞ্চে শরীরধারী হইয়া,—গমনাগমন করিতেছেন। অপানি পাদ' পরমাত্মার গমনাগমন সম্ভবে না! অতএব কহিতেছেন যে প্রাণের সহিত 'মনোময়' স্ক্রমণে,—পরা পশুস্তী মধ্যমাবাণী রূপে, মাত্রা স্বর বর্ণাকারে (স্থবিষ্ঠ) স্থুল, নানা বেদশাধাত্মক 'বহির্গত-তেজ' \* হইয়াছেন।

'চন্ধারি বাক্ পরিমিতানি, তানি বিছর্যেব্রাহ্মণা মনীবিণঃ গুহারাং ত্রীনি নিহিতানি নেঙ্গয়ন্তি ভুরীয়ং বাচো মসুষ্যা বদন্তি ইতি'।

<sup>\*</sup> বহিৰ্গত-তেজ,—বাহ্যজ্ঞান বিশিষ্ট।

অর্থাৎ চারি প্রকার বাণীর আদ্যত্তর অব্যক্তা, কারণরাণিণী ঈশরাঝিকা আর চতুর্থী কার্যাস্বরূপা জীবান্থারূপেণী অপরোক্ষ জ্ঞানদায়িনী প্রকাশমরীস্থূল বিরাটাখ্যা হয়েন, অধ্যাত্মকুশল আহ্মণেরা বাণীর এই চারি প্রকার পরিমাণ জানেন। স্থলা বৈধরীবাণীই মন্থ্য মুধ হইতে ক্রমাবস্থার নির্গতা হয়েন। মন্থ্য উপলক্ষে হিরণ্যগর্ভ প্রভৃতি সর্বপ্রণাণী মাত্রকে গ্রহণ করিতে হইবেক। অভ্যচ—

বিনি 'মিত্রাবরুণ সদনাছচ্চরস্তী ত্রিষষ্ঠাঃ বর্ণানস্তঃ প্রাকট করবৈঃ প্রাণ সংগাৎ প্রস্তে। তাং পশুস্তীং প্রথম মূদিতাং মধ্যমাং বৃদ্ধি সংস্থাং বক্তে করণ বিশদাং বৈধরী চ প্রপদ্যে'—ইত্যাদি প্রমাণে 'চক্র স্থ্য (প্রাণাপাণ) সদন, স্ব্রুমা দক্ষি হইতে ত্রিষষ্ঠা বর্ণরূপকে হৃদয়ে মধ্যমাকারে প্রকট করেন, দেই বুদ্ধিস্থা পরাপশুস্তী এবং বক্তে করণস্থা বৈধরী, নির্মালা বাগ্বাণী—দেবীর দর্ব প্রকারে শরণাপন্ন হইয়া ভদ্ধিষ্ঠান পরামান্মাকে আপনাতে প্রত্যক্ষ কর। ইত্যাদি বাক্যেও উপলব্ধি হয় যে প্রকাশমাত্র তাবৎ বস্তুই বাত্ময়। করণ শব্দে "প্রয়ন্ত্র সহকারে অভিলয়িত বস্তু গ্রহণ স্থান, একারণ স্থান-করন প্রথত্নে বর্ণ সকল শব্দায়মান হইয়া থাকে ইহা ব্যাকরণে (বেদাঙ্গে) উক্ত হইয়াছে। করণ অষ্ট, অতএব অষ্ট স্থান নিরূপিত আছে, यथा,-- मृद्धा, कर्ष्ठ, मूथ, किस्लाम्ल, मस्त नामिका, एष्ठं ও তালু। अञ्चव अवर्भ क्वर्न इ ववः विमर्नः कर्शा, देवर्ग हवर्ग य म जानवा, छ वर्ग भ वर्न छेनकानीय खेका, अवर्ग हे वर्ग व स मुद्राना, व्यर्ग क वर्ग न म स्था, ध के कर्शकानवारों এবং ও ও কঠোঁঠাা, বা দত্তোঁঠা। বিন্দু অনুনাদিক হয়েন। আত্মকৃত প্রবত্ন বাহা ও অভান্তরে অব্যক্ত ও ব্যক্তরূপে প্রত্যক্ষ হয়েন ইহার বিবরণ বাছলা। আত্মা সমবৃদ্ধাাধীন প্রকৃতিস্থ মনের (প্রধান করণের) ভাব অর্থ প্রকাশাভি-প্রায়ে মহতি কায়াগ্নি প্রেরণা দারা শব্দময় মারুতকে বাদ্ময় এবং বাদ্ময়কে বর্ণময় (রূপবান) করিয়া স্বয়ং প্রকট হইতেছেন। অপরস্ত-

সেই সর্বব্যাপী পরমান্বার অব্যব ব্রুপ ('আকাশন্তলিঙ্গাৎ' ইত্যাদি বেদান্তক্ত্র প্রমাণে) চিন্নর মহান্ আকাশই ধৃত হইরাছেন। আর বিরাট বা বিশ্ব (জীব)
দেহ মধ্যবর্ত্তী অবকাশ স্থানকেও সন্তণাকাশ বলা যার, যথার শব্দ হয়। সেই
শব্দ গুলবিশিষ্ট আকাশ মধ্যে বারু (প্রাণ) যথা তথা মন্দ মন্দ গতি ও বেগ বিশিষ্ট
শব্দ কারী ব্রুর উৎপাদন করিতেছেন। করণ প্রায়হে শরীরহু বৈশানর অগ্নির তেজে
স্থানগুণে বিভাগক্বত হইরা ঐ ব্রুর বৈধরী নামে মুখ হইতে নির্গত ও বর্ণত্ব প্রাপ্ত
হওয়াতে তাহাকেই 'শব্দ' বলা যার। এই ব্রুকে অন্তর্যামী রূপে যিনি দেখেন,
তিনি পশ্রন্থী বাণীতে অধিষ্ঠিত বাশাধ্য আন্থা। তিনিই কঠে মধ্যমাবাণীকে

উচ্চারণ বোগ্যা ও মুখ জিহ্বাগ্র হইতে বৈশ্বরী বাণীকে নির্গতা করিয়া মনোগত জর্থ প্রকাশ করেন, এতাবতা স্বশক্তিতে আদক্ত নিরবয়ব আত্মা জানিবার যোগ্য, (জ্ঞানগয়্য) হইরাছেন এমত প্রদিদ্ধি আছে। অতএব মিত্র শব্দে স্থ্য পিঙ্গলান্তবর্তী চৈতন্ত অপ্নি, বিনি প্রাণ ও অন্তা আর বরুণ শব্দে চন্দ্র বিনি ইড়ান্তবর্তী চৈতন্ত রিয়, যিনি অপানগতা ওদন হয়েন। ইত্যাদি বিষয়বাক্য বিচার দারা অধিদৈব পিনাকধৃক্ পরমাত্মা প্রোণাপান মিথুন ব্রহ্মসদন (প্রস্লাপতি) হইতে শীভোফাদিব ন্তায়, শ্বাস প্রস্থাব্যের সহিত ছায়া আতপের ন্তায়, ত্রিষ্টা বর্ণাকারে আবিভূতি অধ্যাত্ম পশুপতি যজমান রূপ হয়েন ইহাও সত্য। এতদর্থে শ্রুতি যথা,—

'একো অলঃ সগুণেশরঃ ত্রিরূপা স্বযোনি মায়াতে আয়তুল্য জনেক (প্রদ্ধা) প্রকৃতি বিশিষ্ট পুত্র উৎপন্ন করেন এবং পালন করেন। আবার অন্ত নিত্য পূর্ণকাম সচিবানন্দ নিগুণ স্বরূপে তৃপ্ত হইরা ভূকারশেষ জ্ঞানে তাহা পরিত্যাপ পূর্বক স্বতন্ত্রও হয়েন। ভূকভোগা নিরসা মায়াকে হেয়ত্বে পরিত্যাপ করাতে অন্তরসজ্ঞতা ভাব, অর্থাৎ পূর্বপরম্পর। ভোক্তৃত্ব অভিমান আদি-বেদ প্রয়েদোক্ত অকার অবিষ্ঠাত্রী জাগ্রতাভিমানী "অগ্নির্দেবতা" ব্রন্ধাতেই সম্ভব, ইত্যাকার মীমাংসার অভিমতে "অগ্নিমীড়ে" শ্বচাগর্জ বৈধরী বাণীর সাহচর্য্য প্রাপ্তিহেতু পপ্রজ্ঞানমানন্দং ব্রন্ধ", এই মহাবাক্যের তাৎপর্য্য আলোচনা করিতে প্রস্তুত্ত স্থামীজী কহিতেছেন যে, ব্রন্ধা ও ব্রন্ধ ভোক্তা ও অভোক্তা (দাভা) পদবাচ্য একই পরমাত্মা, প্রজ্ঞান ও আনন্দ স্বরূপে এক কালেই বিধা হয়েন, যথা "জ্যোৎস্কার্যত্র"। মেঘাচ্ছন দিবা। যথা শ্রীরে,—মনে, ইক্সির্বৃত্তিরূপে জীবান্মা এবং বৃদ্ধিতে,—বিজ্ঞানবৃত্তিরূপে পরমান্মা প্রতীতি হয়েন। তথাচ শ্রুতি,—

"একমেব প্রজ্ঞানং ব্রহ্ম যুগপদক্ষিন্ পুরে দ্বিবিধোহগাৎ"

অর্থাৎ একই প্রজ্ঞান,—প্রক্রষ্টকানস্বরূপ চিদায়া, বাঁহাব জ্ঞান স্থা ও চক্ষুর ভার, চ্ছক ও লোহের ভার, অমি ও পাত্রের ভার চত্র্বিংশতি তর্কে সচৈতভা করেন, যে জ্ঞান পরা পশুস্তী মধ্যমা বৈধরীরূপে প্রপঞ্চোৎপাদিকা, জ্ঞান, ইচ্ছা, ক্রিয়াশক্তিদারা জগহৎপত্তি স্থিতি, দারের কারণ হয়েন, সেই স্বপ্রকাশদেবতা প্রজ্ঞানশব্দে ভ্তাধিবাসী বাস্থদেব নামে উপাভ্ত হয়েন। নির্গত অন্তঃকরণে জ্ঞানেক্রিয়াতিনিই বিতীয়স্থরূপে প্রত্যেক ঘটে শব্দাদি বিষয়গ্রহণ করেন, আবার জ্ঞানকর্শেক্রিয় অন্তঃকরণ পঞ্চভ্তাদির প্রেরক ও গুণত্রর সহিত মূলপ্রকৃতির প্রেরক হইয়া তিনিই এক বাস্থদেব জ্ঞাৎকে সাক্ষীত্বে দর্শন করেন একারণ তিনিই প্রজ্ঞাননামধ্যে ব্রহ্ম হয়েন। এতদর্থে ব্রহ্ম বিশেষণে "সর্বেশ্বর্থ" পদ গ্রহণ করা

যার। সেই সর্কেখব স্ত্রধারের স্থায় মায়াবিদ্যা নটাবন্ধকে নৃত্য করাইয়া (নটের স্থায়) স্বয়ং আনন্দিত হইয়া অপর বিতীয়কেও আনন্দিত করিতেছেন। অপর শকার্থে মায়াই গ্রান্থ। মায়াবিকার দেহে দেহী (জীব) ব্রহ্মের বিতীয়স্বরূপ হয়। জীব অভির বিতীয় মায়া ভিন্ন বিতীয়। বটাকাশে \* যেমন পৃথিবী ও আকাশ।

তদানন্দত্রন্ধবিজ্ঞানাৎ আনন্দাদ্যের খল্লিমানি ভূতানি জায়ন্তে'' ইত্যাদিশ্রুতিবচনাৎ স্বস্থরূপং স্থপস্থরূপং আনন্দং করোতি। অত-স্তদ্ত্রন্ধানন্দাজ্জগদানন্দং ভবতি''।

অর্থাৎ 'সেই আনলই ব্রক্ষ' ইতি বিজ্ঞানে, 'আনল হইতেই নিশ্চয়রপে এই সকল ভূত প্রাণীর উৎপত্তি স্থিতি লয় হয়' ইত্যাদি শ্রুতি প্রমাণে, তিনিই স্ব স্থাপ, স্থাব্যরূপ, আনল করেন, তাঁহারি আনন্দে—সেই ব্রক্ষানন্দে জগং আনন্দিত হয়েন, ইহা দিছাত্ত করত বৈকুঠাদি শেষ নাগ পর্যান্ত সমস্ত দ্বীব জাতি দেব দৈতা পক্ষী, কীট, পতক্ষ, স্থাবর জন্ধম শিবশক্তাাত্মক হয় ইহাও সত্য।

বিশ্ববীজ যে 'প্রজ্ঞানানন্দময় পরমাত্মা' তিনি একাকী রমণ করেন না, তদর্থে শ্রুতি কহিতেছেন যে—

"দ দিতীয়মিচ্ছতি। অর্দ্ধো বা এষ আত্মনো যৎ পত্নীতি।"

অর্থাৎ অর্কমাত্রা প্রকৃতি এই আত্মার অর্কাক্সিনী পত্নী হয়েন, তাঁহাকেই বিতীয়ত্বে ইচ্ছা ( আক্র্যন) করেন। যৎ স্বহায়ে যদাধারে প্রপঞ্চ মাত্র সেই নিত্যানন্দ অস্কুতর করে। যে রক্ষেতে সমস্ত প্রপঞ্চ অব্য়, স্ত্রে মণিগণের ছায়, ওতপ্রোতে বস্ত্রের ছায় প্রকাশ পায়, সেই দেশ কাল বস্তু স্বরূপ সমস্ত প্রকৃতি গুণ দোষ রহিত নির্দেপ ব্রন্ধ প্রজ্ঞানানন্দ স্বরূপ হয়েন, অর্থাৎ 'প্রজ্ঞা' স্বভাবসিদ্ধ 'উৎকৃষ্ট জ্ঞান', বিতীয় মূলক আনন্দ অর্থাৎ মায়া-বিদ্যা পরাপ্রকৃতির 'স্বভাব' যুক্ত হইয়া আনন্দিত হয়েন। স্বভাব দর্গণে আপনি আপনাকে দেখিয়া আনন্দপূর্ণ হয়েন। সেই প্রকৃতি আত্মার একাঙ্গে বা একার্কে লীনা থাকিয়া আত্মার ইচ্ছামাত্রে বা ঈক্ষণনাত্রে প্রকাশিতা হইয়া, ত্রিগুণে এককে অনেক করেন। অপিচ—স্টিপ্রকরণে,— অনেক হইবার ক্রম, যথা,—

প্রথম 'সেই বা এই স্বান্ধা হইতে আকাশাদি সন্তুত হইয়াছে' এই শ্রুতি তাৎ-পর্য্যে তমঃ প্রধান বিক্ষেপাবরণ-শক্তি মায়োপহিত চৈতন্ত অক্ষর প্রুষ হইতে সর্বা-

ঘটাকাশে পৃথিবী ও আকাশ উভয় প্রাপ্তি হয়, কিন্তু পৃথিবী ঘট হইতে
 অভিয় বিতীয় এবং আকাশ ভিয়বিতীয় পদার্থ, সেইয়ত জীবায়া ও য়হামায়ায় বয়।

বরক আকাশ প্রকাশ হইরাছে, এই অর্থ উপলব্ধি হয়, কারণ চিদাকাশ, চিত্তাকাশ ও মহাকাশে এই ত্রিবিধ আকাশের মধ্যে চিত্তাকাশ ও মহাকাশের শৃক্তছহেত্ চিদাকাশই স্বপ্রকাশস্বরূপে তহুভদ্মের কারণ হইতেছেন। ইহাতে চিদাকাশ যে ব্রহ্মের অবয়ব (শরীর) তাহা 'আকাশন্তরিকাৎ' স্ত্রে শারীরক মীমাংসায় অবধারিত হইরাছে। দিতীয়তঃ—

'উর্ণনাভি বেমন তম্ব শব্দন ও গ্রাস করে, সেইরূপে অক্ষর-পুরুষ হইতে এই বিশ্বকার্য হয়'। এই শ্রুতিছরে বে পৃথকরূপে ঈশ্বরের জগৎ কর্তৃত্ব বোধ হয়, তাহা বাত্তব নয়, কেন না তথায় 'ইহ' শব্দ থাকাতে অর্থান্তরের দ্যোতন করায়,—যথা, 'এই বিশ্বকার্য'\*। প্রত্যক্ষ তম্ব জননের স্থায় উর্ণনাভি (মাকড্গা) স্থানীয় ঈশ্বরে কেবল নিমিত্ত কারণত্ব হইতে পারে না, তম্বজননের প্রতি তাঁহার শরীরন্থ লালা ও উপাদান কারণ হয়। অতএব মায়া স্থানীয় লালা হওয়াতে স্থারীর-প্রধানাপেক্ষায় অপরীরী চৈতস্থ মাত্রের কেবল নিমিত্তত্ব, এবং জড়পরীরের (লালার) স্বত্র-শেষ্টা বিরহত্বে নিকারণত্ব এতহ্তম দোব সংশোধনপূর্বাক শরীরস্থানীয়া মায়াশক্তির (ইছার) অপেকা স্থীকার করিয়া স্থান্তর পূর্বে এক অন্বিতীয় অসহায় অক্ষরচৈত্তির স্থাক্তাবেশ মাত্রে ব্রহ্মাণ্ড উৎপন্ন হয়, এই অর্থ ই নিশান্ত হয়, ইহাতে ইছো হেতৃ স্বতশ্বতম্বত্ব প্রধানতার নিমিন্তত্ব, এবং স্থোপাধিমায়া প্রধানতার উপাদানত্ব আর 'উৎপন্ন করিয়া তাহাতে প্রবেশ করিলেন' ইত্যাদি শ্রুতি মতে সর্বাম্ব্যুত্ব হেতৃ সমবায়ীকারণত্ব এক আত্বাতেই ঘটে, প্রধানাদিতে ঘটতে পারে না, বেহেতৃ 'জড়ের ঈক্ষণ † সামর্থ্য নাই' ইত্যাদি স্থায় ও সত্য।

সর্বাত্থা সর্বকারণ কারণ অক্ষরত্রদ্ধকে বক্ষ্যমাণ বৃদ্ধি দ্বারা সংগ্রহ পূর্বক নিদ্ধ পুক্ষের স্থায় উপদেশ করিতেছেন। যে, 'দেই অদৃষ্ঠ অগ্রাহ্য নিত্য নিরবরৰ বিভূ অব্যয় ভূতবোনিকে ধীর, সত্তপ্রকৃতি, ধীমান, অধ্যাত্মকূশণ পুক্ষেরা প্রত্যগভিন্ন-আত্মাতে (আপনি আপনাতে) দর্শন করিয়া স্বস্ক্রপানন্দে অব্যহিতি করেন'। অর্থাৎ তদ্দর্শনার্থ স্বর্গাদি লোকে বা স্থানাস্তরে—দেশাস্তরে গমন করিতে হয় না, স্বদেশে স্বগৃহে স্বীয় আসনে বসিয়াই প্রাপ্ত হওয়া যায় ইহাও সত্য। অক্সচ, —

সেই ভূতযোনি অক্ষর ওঁ কারাথা একা নিত্যজ্ঞানময় তপ দারা এই প্রত্যক্ষ জগৎ উৎপাদন ইচ্ছা করেন। সর্বজ্ঞ সর্বাশক্তিমান এক্ষের ইচ্ছামাত্রে সংসারী

<sup>\*</sup> যথোর্ণনাভিঃ স্থতে গৃহতে চ যথা পৃথিব্যামোষ্ণরঃ সম্ভবস্তি, যথা সতঃ পুরুষাৎ কেশলোমাণি তথাক্ষরাৎ সম্ভবস্তীহ বিশ্বমৃ।

<sup>+</sup> वर्णन।

জীবের সাধারণ কারণরপ 'অন্ন' উৎপন্ন হয়। সেই অব্যাক্ত অন্নমন্ত্রী প্রকৃতি হইতে জ্ঞান ও ক্রিয়াশক্তির অধিষ্ঠান স্বরূপ হিরণ্যগর্ত্ত সাধারণ জগদাত্মা প্রাণ. প্রাণ হইতে মন, বহুল সক্ষরাত্মক মন হইতে 'সত্য' আকাশাদি ভূতপক্ষক, তাহা হইতে ভ্রাদি চতুর্দশ লোক, সেই লোকে মন্ত্র্যাদি প্রজা, প্রজা হইতে বর্ণাশ্রম ক্রমে অগ্নিহোত্রাদি কর্মা, কর্ম হইতে অমৃত ফল উৎপন্ন হইন্না জগতের হিতি কারণ হইন্নাছে। শ্রুতান্তরে বথা,—

সেই অক্ষর ওঁ কারাথ্য পরম পুরুষ হইতে প্রধানতঃ প্রজাম্বরূপ করি উৎপন্ন হয়েন, যে অগ্নির মৃথ্য সমিধ স্থ্য হয়েন। ছালোক হইতে নিঃস্থত সেই অগ্নি স্থ্য দারা চন্দ্রে, চন্দ্র হইতে নেঘে, মেঘ হইতে ফলপাকান্ত ঔষধিরূপে পৃথিবীতে উৎপন্ন হয়েন। পরে ঔষধি প্রুষান্বিতে আহুতি প্রাপ্তানন্তর রেতরূপে প্রকৃতি (ন্ত্রী) গর্জে বা বৃদ্ধিবিবরে অভিষিঞ্জিৎ হইয়া ব্যক্তরূপে মহন্তবাদ্মক বহু প্রজা উৎপন্ন করেন। অতএব প্রকৃতি পুরুষ সংযোগে সর্বপ্রকার প্রজা স্থাষ্ট হয়, ইহা শ্রুতি ও যুক্তি মতে সত্য। অপিচ,—

যিনি সর্বাজ্ঞ সর্বাবেতা এবং বাঁহার জ্ঞানময় তপ, সেই ব্রহ্ম হইতে নাম রূপ ও অর উৎপর হয়। হিরণ্যগর্ত্ত-কার্য্যব্রহ্ম \* হইতে দেবদত্ত যজ্ঞদত্ত প্রভৃতি 'নাম', শুরু রুঞ্চাদি 'রূপ' এবং ব্রীহি যবাদি 'অর' উৎপর হয় কেন ? না ভোক্তার ভোগার্থ। প্রপঞ্জের কারণ পরোক্ষ (অদৃশ্য) আত্মাকে (অপরোক্ষ) সাক্ষাৎকার ভোক্তারপ প্রত্যক্ষ করণাভিপ্রায়ে শ্রুতি কহিয়াছেন যথা,—

''এষ সর্বেশ্বর এষ সর্ব্বজ্ঞ এষোহন্তর্যাম্যেষ যোনিঃ সর্ব্বস্থ প্রভরাপ্যয়ে হি ভূতানাম্'

অর্থাৎ হে হংসিকে ! এই সর্কেশ্বর সর্কজ্ঞ অন্তর্যামী ভূতপ্রাণীর উৎপত্তি ও বিনাশের কারণ অপরোক্ষাহভূত ভোক্তা প্রুয এই আমিই হই ইহাও সভ্য যেহেতু অন্ত শ্রুতি যথা,—

"পুরুষেহ বা অয়মাদিতো গর্ভো ভবতি, যদেতদ্বেতস্তদেত্ত প্রত্যাহিত্য সভূতমাত্মন্তেবাত্মানং বিভর্তি।
তদ্যদা স্ত্রিয়াং সিঞ্চত্যথৈনং জনয়তি। তদস্য প্রথমং
জন্ম। তৎ স্ত্রিয়াত্মভূয়ং গচ্ছতি যথা স্বমঙ্গম্'।
অর্থাৎ জগৎ সংসারের আদি (প্রথম) জন্ম পুরুষ গর্ডে হয়, পরে ভূকান্রবসময়

কার্যাব্রদ্ধ—মায়োপহিত চৈতন্ত, তৈজন।

বেত যেমন সেই বা এই পুরুষের স্থ অন্তের ভের বল বৃদ্ধি করে, দেই মতে স্ত্রীগর্ভে দিঞ্চিত হইলেও ইহার পুনর্জন্ম হয়। ইহাকেই আত্মার দিতীয় জন্ম জীবদ্ব বলা যায়। মায়া রচিত বৃহহে 'এই গর্ভ্ত' ইত্যাকার বোধে যিনি চিদ্রুপে প্রবেশ করেন, তিনিই পুরুষরূপ প্রজাপতি ইস্তু, (মন)। যেমন অধিযক্ত অগ্লি উত্তরাধার কাঠদ্ব হইতে প্রকাশ হয়েন তদ্বৎ আত্মাও প্রকৃতি গর্ভ্তে বৃদ্ধিদর্শণে মনরূপে প্রতিবিধিত ও পুনঃ প্রকাশিত হয়েন। গর্ভারকার হইতে প্রকাশিত হয়েন একারণ 'পুনঃ' শব্দ প্রয়োগ করা হইল। গর্ভাশব্দের অর্থ যথা,—

"হ ইত্যক্ষরং উন্নান্তং তেজঃ উ মাত্র স্তৈজ্ঞসঃ ঐং বাগ্-ভবস্তত্মভয় সদ্ধিযোগেন উ ঐ ইত্যত্র 'বস্থবর্ণ' ইতি সূত্রেণ উকারস্থ বছে সতি অন্তস্থ বাগ্ভব যোগে বৈ ইত্যব্যরং, বৈ শব্দোহনিশ্চয়ে নিশ্চয়ং করোতি। তৎ পরোক্ষং রেতং শুক্রং শুদ্ধঃ পুরুষঃ তদেতৎ অপরোক্ষঃ সাক্ষাদেবাস্মিন্ পুরুষাকারে আত্মনি সর্বেভ্যঃ শিরপ্রভৃতিভ্যোহঙ্গেভ্যঃ তেজঃ সম্ভূতং হিরণ্যগর্ত্তাখ্যং সূত্রাত্মানং উ ইত্যক্ষরং আত্মানং আত্মনা বিভর্তি, তত্তেজো ঋতুবত্যাং প্রিয়াং সিঞ্চতি,এবং তৈজসং গর্ত্তং বিভূয়াৎ যোনাবিতি শেষঃ।"

অর্থাৎ 'বৈ' এই অব্যয়পদে অনিশ্চিত 'পরোক্ষ' তৎপদলক্ষিত পরমাত্মার তেজ প্রকৃতি গর্ভান্তর হইতে অপরোক্ষ 'অয়ং' পদে প্রত্যক্ষ অর্থাৎ অবতীর্ণ হয়েন। গ কার বাগ্ভব ঐ কার, বিদর্গঃ রেফ, উ কার ব কার, এবং হ কার তেজ মিলিত গর্ত্তশব্দের বৃৎপত্তি ব্ঝিতে হইবে, যদর্থে অনিশ্চয় হইতে নিশ্চর বস্তু প্রকাশ হয়।

তথাচ শ্রুতি:---

অন্তর্গর্ভঃ প্রজাপতিরপশ্যৎ প্রকৃতিং পরাং দা দূয়তে হৈমমণ্ডং যজপং চাক্ষুষং ভবেৎ। অন্তি ভাতি প্রিয়ং রূপং নামচেত্যংশপঞ্চকং আদ্যত্রয়ং ব্রহ্মরূপং জগজপং ততো দ্বয়ম। অতপ্যত তপো ঘোরং তদণ্ডং তাপয়ন্ বিভূঃ বর্ষয়ন্ বিবিধান্ কামান্ তদ্মিথুনং দ্বিধা করোৎ। অর্থাৎ 'অন্তর্গপ্ত প্রস্থাপতি' পদে স্থাষ্টিকরণেছু প্রস্থাপতি (ঈশ্ব) পরা প্রকৃতিকে (ঈশ্বণ করিলে) দেখিলে, তিনি স্থাপ্ত হিরণা গর্প্তকে ধারণ পূর্বাক এক 'হেমময় অও' প্রণব করিলেন। হৈমম ওং পদে জল বিশ্বাকার ত্যারময় গোলবন্ত অথবা তৈজন পরমাগ্পিও ব্বিতে হইবেক। সেই অওে অন্তি ভাতি প্রিয়রপ ও নাম এই পঞ্চ চিদংশ চাক্ষ্য প্রত্যক্ষ হইল। ইহার আদ্যত্ত্বয় ব্রহ্মস্বরূপ (আকাশ বায়ু অগ্নি) আর অবশিষ্ট বয় (জল ও পৃথিবী স্থলভূত) নাম ও রূপ, তাহাই জগত্রপ পরিণামী হয়। ঘোর তপের বারা অওম্ব বিভূ (তৈজন) দেই অওকে বিথও করিয়া মিথুন অর্থাৎ যুগ্ম রূপে নির্গত হইয়া বিবিধ কাম (বাদনা,-বিত্ত, জায়া পুল্র) বর্ষণ,— সম্বর্গ করিলেন। যথা অন্ত শ্রুভি:—

"প্রজাকামো বৈ প্রজাপতিঃ দ তপোহতপ্যত, দ তপস্তপ্ত্যা দ মিথুনমুৎপাদয়তে, রয়িঞ্চ প্রাণং চেত্যেতো মে বহুধা প্রজাঃ করিষ্যত।"

অর্থাৎ প্রজাকামী প্রমেশ্বর নিত্যবিজ্ঞানমন্ত তপদার। প্রাণ ও রমি (অন) নামক মিথুন,শীতোদ্মরশ্মি,দিবারাত্র সদ্ধিলক্ষণ 'সৎকার্য্য' চন্দ্রস্থাক্ষপ অন্তা ও ওদন উৎপন্ন করিয়া বহুপ্রকার প্রজা উৎপত্তির সদ্ধান করিলেন। অতএব সোমাগ্রি-মিথুনাত্মক প্রজাপতি রবি এই সকল প্রজা উৎপন্ন করিয়া ধারণ (পালন) করিতেছেন ইহা
প্রত্যক্ষ। রাত্রিভাগে ঘোর অন্ধকার হইবেক বিচার করত তন্নিবারণার্থ তিনি কি
করিলেন্ অন্ত শ্রুতি দ্বারা তাহা প্রকাশ করিতেছেন, যথা,—

#### ''ঈশ্বরস্থ প্রথমশাদনির্গতঃ প্রথমউকার ইতি''।

অর্থাৎ অ মাত্র ঈশবের প্রথম শাসের সহিত উ কার (শক) উৎপন্ন হইল। সেই প্রথম উকার প্রশবের দিতীয়-মাত্রা রজোগুণী, স্বপ্নহানাভিমানী, অন্তঃ প্রজ্ঞ, বর্ণ স্বর মাত্রা বলযুক্ত দিতীয় ব্যাহৃতি, 'ভূব', গায়ত্রী-দিতীয় পাদ, সোমমগুল, প্রবিক্তি ভোক্তা (স্ক্র), সপ্তাঙ্গ ও একোনবিংশতি মুথবিশিষ্ট তৈজ্ঞ্ব, অধিভূত রূপ হয়েন। সেই অধিভূত উকারে, জাগরিত স্থানাভিমানী প্রথম ব্যাহৃতি 'ভূ' গায়ত্রী প্রথমপাদ, সপ্তাঙ্গ একোনবিংশতি মুথ প্রণবের প্রথম মাত্রা সম্বন্ধণী স্থুল ভোক্তা অর্কমগুলন্থ বহিপ্রজ্ঞ দিবসন্ধপ বৈশ্বামর অকার সংযুক্ত হওয়াতে 'ও' কারাকারে 'সমান' অর্থাৎ অধ্যাত্ম অধিভূত সন্ধি অক্ষর সন্ধ্যাত্মপ হইলেন। তাহাতে স্পর্ণান্ত অধিদৈব সন্ধান 'অ' বহিমগুলন্থ প্রযুপ্তিস্থানাভিমানী তৃতীয়পাদ মকার 'অব্যক্ততম', বিশ্বনপ রাত্রি (আমাবস্থা) অবসান বা লয় হইলে, প্রণবাকারে অন্ধক্তার (ভিমির)

নাশক বোড়শকলপূর্ব-পুরুষ প্রাকাশ হইলেন। অবদান শব্দে মহৎ, বাঁহাকে মায়া, প্রাধান, অব্যক্ত অবিদ্যা, অফান, অক্ষর, অব্যাকৃতি, প্রাকৃতি, তম ও স্বভাব বলা যায়।

এই প্রকৃতি এক মাত্রার হ্রমা, দিমাত্রায় দীর্ঘা এবং ত্রিমাত্রায় প্লুত ও অর্দ্ধনাত্রায় ব্যঞ্জন ( জড়া ) হয়েন। একারণ অর্দ্ধনাত্রা কাষ্টাদ্ধণিনী মান্না, অ কার পুরুষ যোগে কলাবতী হরেন, ইহাই শাস্ত্রের তাৎপর্য। এই বিশ্ব তৈজন প্রাক্ত এবং অধ্যাত্য অধিভূত ও অঞ্বিদেব, বিরাট হিরণ্যগর্ত্ত ঈশ্বর পাদত্রয়ে পূর্ণ চতুর্থ পরমান্মা প্রণব পুরুষের বাক্তায় ব্যক্তি হয়, যথা ভগবদগীতা,—

''অক্ষর্য়ং পরমং ব্রহ্ম স্বভাবোহধ্যাত্মমূচ্যতে। ভূতভাবোদ্ভবকরো বিদর্গঃ কর্ম দঙ্গিতঃ॥ অধিভূতং ক্ষরোভাবঃ পুরুষশ্চাধিদৈবতম্। অধিযজ্ঞোহহমেবাত্র দেহে দেহভূতান্বর॥"

অর্থাৎ নিত্য অবিনাশী অক্ষর ওঁ কারের অ কারকে পরম ব্রহ্ম স্বরূপ জানিবে, যিনি স্বভাবে (মারাবোগে) অং-অধ্যাত্ম, বিশ্বপ্রাণ ভোকা প্রক্ষ। যিনি ভূতের ভাব ও অভাবাদির উদ্ভাবক, কর্ম্ম ( पंজ ) স্বরূপ ভগবান ( জীবাত্মা ) হয়েন। উ কারকে অধিভূত অর্থাৎ উদ্ভূত তৈজস, আকাশাদি সমস্ত প্রপঞ্চাত্মক করোভাব শরীর বা অয়বিকার স্বরূপ পরিণামী জানিবে। 'আং' বর্ণাত্মক ( দীর্ম ) অধিদৈব প্রক্ষকে যজ্ঞেশ্বর, আদিত্য বলিয়া ব্রিবে। ইছাতে দেহাধিকারী অধ্যাত্মরূপে অহং ভাবাপর যে প্রত্যক্ষ আত্মা, বাহাতে অধিভূত বিন্দুরূপে ( যজ্ঞাছতির স্থায় ) একীভূত বা অবসান হয়েন, দেহের অধিপতি (যজ্ঞাধিকারী) রূপে তিনিই অধিয়ক্ত নামে অধিদৈব হয়েন। যেমন অ কার ছিগুণে 'আ' হয়েন, দেইরূপ এই অধ্যাত্ম-চৈত্রভ্যায়া–দেহধারী যজ্ঞেশ্বর দ্বিগুণে আমিই তিনি ছই ছে অর্জ্ন। যে যজ্ঞে ভূতের উৎপত্তি হয়, দেই যজ্ঞকর্জা স্বয়ং দেহভূতাত্মাই স্প্টিকর্জা স্বরূপ পরমেশ্বর, আত্মন ভায় উাহাতে ঈশ্বরেতে অভেদ ইতি ভাব। যথা মূলে,—

"অকারোহধ্যাদ্যাং আ ইত্যধি দৈবতং ই প্রকৃতি উকারোইধিসূতং ঋতেজ্ঞঃ দন্ধিরূপং, ৯ দন্ধানং নাম। দ্বৌ দ্বাবন্থান্থস্থ স্বর্ণাবিত্যনেন সূত্রেন হ্রন্থ দীর্ঘ প্লুত ঘোষবত্য
ঘোষজ্বেদাৎ সন্ধ্যক্ষরস্পাশীন্তন্থোত্মান্তনিষ্ঠনৈত্তজ্ঞসঃ যোইধিযজ্ঞাবসানো ভবতি। তত্মাদেবাধিয়জ্ঞাদ্বর্ণ বর্ণ যোগা-

দধিদৈবং তৈজদং রপুমুৎপদ্যতে অ ই এ, অ উ ও, অঞ্চ জর, অন্ত অল, অ এ ঐ, অ ও ও। বৈশ্বানরস্পর্শান্তং অমি-ত্যনুস্বারং শূন্যং বিয়চ্চিত্তম্। আ ঈ উ ঋ হ্ল। আঃ ইত্যধি-দৈবতং, বিয়দাকার সন্ পঞ্ছুত বিসর্ফো ভবতি। তদৈব ম বর্ণ ই বর্ণে সন্ধ্রো সা বাণী সন্ধ্যক্ষরবাগ্ভবলক্ষণপ্রকৃতি-পুরুষমিশ্রং ত্রিমাত্রা এ ভবতি। অবর্ণ স্তৈজনে সন্ধো সা বাণী সন্ধ্যক্ষরপ্রণবাকারা কারিতা দ্বিপদমিথুনং দ্বিমাত্রা ও ভবতি। অবর্ণ ঋবর্ণে সন্ধ্যো সা বাণী অর্ভবটি, বৈশ্বা-নরোহকারোহদৌ র প্রকৃতিরদ্ধমাত্রা বহ্নিবীজং লোহিত-বর্ণং আ ইত্যধিদৈব যোগাদরার্চিমরীচিঃ প্রাণশক্তি গায়ত্রী প্রথমপাদরূপত্বেন রথনাভৌ প্রাণে ভবতি। অ বর্ণ ৯ বর্ণে সন্ধ্যো সার্দ্ধমাত্রা মাত্রাভূতা সা বাণী অলু ভবতি, জাগরিত স্থানী বৈশ্বানরোহকার অর্জ মাত্রা ল প্রকৃতি পৃথীবীজং কৃষ্ণবর্ণং আ ইত্যধিদৈব যোগাৎ অরালমিথুনং 🛪 শুরুং সহস্রারং গায়ত্রী তৃতীয়পাদ-রূপত্বেন প্রথমমাত্রা সা জগদাকারা ভবতি। শিবস্থানং বিন্দুনাদ বিভূষিতং অকথাদি ত্রিরেথান্ম্যং হ ল ক্ষং তত্র বৈ ভূতিঃ। ইত্যেবং একপঞ্চাশদাকারাহ্যুদ্বান্ত প্রজাপতি ক্ষান্ত সমুদায় বর্ণাত্মিকাবৈধরী বাণী ভবতি, সা বাণী পুরুষযোগাৎ উৎপদ্যতেতি।"

অর্থাৎ অ কার উ কার সন্ধিতে যে ও কার, তিনি দিপদমিপুন বিন্দুযুক্ত ওঁ কার প্রকৃতি পুক্ষাত্মক হংসমুগ, অজপা গায়ত্রী হয়েন। 'সোহং হংস' ইতি শিবস্থান সহস্রার হইতে পুক্ষ যোগে একপঞ্চাশৎরূপে প্রকাশ হয়েন অতএব বর্ণই জগদা কার হয়। হে হংসিকে ! এক্ষণে শ্রুতি কি বলেন শ্রবণ কর।

<sup>\*</sup> অরাল মিথ্ন,—অরা-প্রাণ, হং; অল্-অপান,—স; উভর মিশ্রিত হংস-মিথুন অন্তপা-অপ্রতিহতগতি 'কাল' হয়েন। এই অন্তপাদিদ্ধ শ্রুত্যঞ্জয় শিবঃ সহস্রার স্থইতে পঞ্চাশৎ বর্ণে বিগ্রহবান বিরাট 'জীব' হয়েন।

### "দোদ্য এব পুরুষং সমুধ্রা মৃচ্ছ্রিৎ তমভ্যতপত্তসাভিতপ্তত মুধং

#### "নিরভিদ্যত যথাওম্। মুখাদ্বাক্ বাচোহগ্লি"—

অর্থাৎ সেই প্রজাপতি ঈশ্বর এই প্রকারে 'এমত' করিব, ইত্যাদি বিচার পূর্বাক কর্মফল রসামৃত হইতে হিরপার পুরুবকে সমাক্ শির প্রীবাদি অবরব বিশিষ্ট করিয়া উর্দ্ধে ধারণ করিলেন। ভূগোলমন্ত্র (মোব) এই শ্রুতি তাৎপর্য্যান্ত্রসারেই নির্দ্মিত। পরে বিজ্ঞানমন্ত্র তার উত্তপ্ত করাতে অণ্ডের ন্যান্ন তাঁহার মুখ দিখতে ভেদ করিয়া বাক্য উৎপন্ন হইলেন, বাক্য হইতে অগ্নি, নাসিকা হইতে প্রাণ, প্রাণ হইতে বান্ন ও অক্ষি গোলক হইতে চকুষর, চকুহইতে আদিত্য হইলেন। এইমতে কর্ণ হইতে শোল, শোল হইতে ওয়ধি বনস্পতি হইল। হৃদর ভেদ করিয়া মনঃ, মনহইতে চক্রমা, নাভি ভেদ করিয়া অপান বান্ন, অপান হইতে মৃত্যু, লিঙ্গ ভেদ করিয়া রেড, রেড হইতে আপ (জল) নির্গত হইল। সেই রেডবিন্দু হইতে প্রসা, প্রজা হইতে পূনঃ ২ কর্মফল রিদ্ধি হইনা সংসারভিত্রির উপায় হইল ইহাও সভ্য।

সেই পুরুষের আজ্ঞাক্রমে পুর্ব্বোৎপন্ন হবির্ভোক্তা দেবতা সকল যথাস্থানে ঐ দিথও ব্রহ্মাণ্ডের মুথাদি পারু পর্যান্ত স্থানে, বাগাদি বিদর্গ ক্রিয়াকর্ত্তা অল্লি যমাদি নামে অবস্থিতি করিলেন ইহাও সতা। দ্বিতাক্তত ব্রহ্মাণ্ডের উর্দ্ধার্দ্ধভাগে ভ্রাদি দপ্তলোক ও অধোভাগে অতলাদি সপ্ত পাতাল এই চতুর্দ্দশ ভ্বন 'প্রাণী নিবাস' প্রকাশ হইল। এই চতুর্দ্দশ ভ্বন এক কালায়ার অধীন, একারণ কালশন্দের অর্থ করিতেছেন যথা, আগম,—

#### "প্রকৃতেগুণিসাম্য নির্ব্বিশেষস্থ ভাবিনি। চেফীয়তঃ স ভগবান কাল ইত্যভিধীয়তে॥"

হে ভাবিনি! ত্রিগুণনাম্যাবস্থায় নিশ্চেষ্টা নির্কিশেষা স্তকা প্রকৃতিকে ( একাকার ব্রহ্মাণ্ডকে ) বিনি চেষ্টাবতী করেন, তিনিই ভগবান কাল নামে অভিধীত
হয়েন। স্বতশৈতক্ত স্বভাব প্রমান্থাই কালশব্দের বাচ্য তত্র সন্দেহ নাই। সামাক্রতঃ 'কল' শব্দে ভূত্যস্তকে ব্রায়, তৎ সঞ্চালক 'কাল' এ অর্থও অসকত হয় না।
অতএব চতুর্বিংশতি তত্বাত্মক বিরাট, স্থল শরীরকে ( অধিভূত ব্রহ্মাণ্ডকে ) যে
অধিদৈব ও তৈজ্বসাধ্যদেবতা সঞ্চালন বা সর্বকর্মক্ষম করিয়া পুনঃ ২ ক্রীড়া করেন
তিনিই প্রমান্থা কাল হয়েন ইহাও সত্য। সেই কাল কে, তদর্থক শ্রতিঃ,—

"আদিত্যো হ বৈ প্রাণো রয়িরেব্ চন্দ্রমা,

রয়িব্বা এতৎ দর্বাং যমূর্ত্তঞামূর্ত্তঞ্চ তত্মামূর্ত্তিরেবরয়িঃ।"

অর্থাৎ আদিত্যই এই প্রাণরূপ অন্তা (ভোক্তা) এবং রিয়িই চক্রমা অর হয়েন।\*
একারণ রূপ † অরূপ ‡ সকলি অর। এই অন্তা ও ওদন নিথুন ও কার হির্থায়
অঞ্চাকারে মহন্তত্ব ও অহন্ধারাদিতে বিধাক্বত হইয়া দিবারাত্রে কালরূপী সন্ধান্তর্ব ইয়াছেন। যথা,—

"দোন্তশ্চরতি ভূতানাং সমানত্তিজনো বিভুঃ"

সেই কাল কীট সমানবায়ুরূপে সর্বভৃতের অন্তরে বিচরণ করতঃ ভুক্তার পরি-পাক করিয়া বীজাকারে পুনর্বার প্রকাশ হরেন। এই তৈজদ সমানবায়ুর জিয়াকে মাধ্যাকর্ষণ শক্তি বলা যায়, যথা স্থান বিধান করাই ইহার কার্য্য অতএব বিধাতা, বিন্দুযুক্ত আননভুক্ ঈশ্বর হয়েন।

''অস্থ মহতো ভূতস্থ নিশ্বসিতো যত্তদৃথেদো যজুর্ব্বেদঃ সামবেদোহথর্ববেদঃ শিক্ষাকল্লোব্যাকরণং নিরুক্তং ছন্দোজ্যোতির্যামতি।''

অর্থাৎ শ্রুতি বলেন এই মহান্ পরমান্ত্রার নিংখাদ হইতে বা এই মহান্ পদবাচ্য বিরাট পুরুষের নিংখাদ পরিত্যাগের সহিত ঋগাদি চারি বেদ শিক্ষাদি ষড়ঙ্গ দহ নির্পত হইরাছে। ইহার তাৎপর্য্য এই যে অধিদৈবপুরুষের নিংখাদ তৈজন 'উকার' বেদ বেদাঙ্গমর শক্রেম। নিরতাক্ষর পদ গায়ত্র্যাদিছেন্দে মন্ত্র লক্ষণ জ্ঞানকে ঋথেদ বলি, অনিয়তাক্ষর পদছেন্দমর জ্ঞানকে যজুর্বেদ; পাঞ্চক্তিক সাপ্ততক্তিক স্তোভাদি গীত তন্মর জ্ঞানকে সামবেদ এবং নিরতানিয়তাক্ষর পদছেন্দমর অভিচার লক্ষণ জ্ঞানকে অথর্ববেদ বলা ধায়। এই চারি বেদ অঙ্গ সহিত তৈজ্য উকার সম্ভব হয়। গায়ত্রী, লাবিত্রী দরস্বতী, (পরাশক্তি পরাপরাশক্তি ও পরমাশক্তি) ইত্যাদি তাঁহারাই প্রচোদিত। (প্রেরয়িতা) দেবতা, বাঁহারা পূর্বের বন্ধার হাদয়ে অব্যক্তাক্ষরেণ স্পষ্টি কারণ প্রেরগা করিয়া তাঁহার পূর্বাদি মুথ হইতে বর্ণতন্মরী বাণী

<sup>\*</sup> অন্তা আদিত্যই কাল, অন চক্রমাই বন্ধাও। অ কার স্থ্য উ কার চক্র। চক্র গুরু কৃষ্ণ-ভাগে স্থা ও বিষ রস পূর্ণ দ্বিথও, তাহাই বন্ধাওের অধা ও উর্জ্ব থও হয়। উর্জ্ব থওে শুরুপকে স্থা এবং অধোভাগে কৃষ্ণপক্ষ অন্ধকারে আমা-বিষ রস বহন করেন, তৎপানাশক্ত অন্তা-কাল কীট্রপে অন্ধর্মপ বন্ধাও ফলের বাহ্যা-ভাস্তরে বিহার করেন।

<sup>†</sup> রূপ জ্লম্মাত। ‡ অরূপ স্থাবর বস্তুমাত।

হইরাছেন। পরে ক্রমশঃ ছলতয়য়ী ব্যাছতি তয়য়ী ঋষিতয়য়ী হইয়া পুর
প্রবেশ পূর্বক বিহার করিতেছেন। জ্যোতিষ বনেন এই সপ্তর্বীগণ শতবর্ষ পর্যান্ত
এক এক নক্ষত্রে ভোগ করেন, অতএব এক এক নক্ষত্র স্বরূপ এক এক ব্রহ্মান্ত
বৎ মুস্বেয়র আয়ু সংখ্যান্ত সেই কারণে শতবর্ষ হইয়াছে। ছলতয়য়ী গায়ত্রী
বাণী ভ্রাদি সপ্ত লোকে কাশ্রপাদি ঋষি ও অয়্যাদি সপ্ত দেবতা তয়য়ী হইয়া
বিহার করেন। ব্রহ্মানল হইতে স্পল্মানা জীবানক্ষারিণী বাণী এই সপ্তদেবতার
ভৃপ্তি কারণ গলাদি সপ্ত স্রোভস্বতী এবং রসানলে পরিপূর্ণ লবণাদি সপ্ত সিক্তয়য়ী,
তদনত্রর জম্ব প্রভৃতি সপ্ত দ্বীপ তয়য়ী কালশক্তি হইয়াছেন ইহান্ত সত্য।

"দা মহদাদিসপ্তাবরণবেটিতা নাড্যন্তঃ পৃথক২ প্রবহতি "মেদো মাংসাদিক্লিদ্যমানা দা রদা গন্ধতমায়ী ভবতি। দা গন্ধতমায়াৎ পুরুষাকারান্ মহত্তত্ত্বাদিবিরচিতাৎ হিরণ্য-গর্ভাদ্ত্রহ্মণঃ পূর্ববক্ত্রাৎ ঋষ্টেদঃ 'প্রজ্ঞানমানন্দং ত্রক্ষেতি' তন্মহাবাক্যং ঋতং ইতি দ্যক্ষরং ঋক্ মন্ত্রো ত্রহ্মবাচকঃ নৈয়ায়িকদর্শনম্।"

অর্থাৎ প্রথম তৈজন উ কার পরমান্থার খানরূপে নির্গত হইলে,—মহন্তব্যাত্মক ফুল বিরাট-নাসিকার হিরণাগর্ত্ত ব্রহ্মার প্রাণ সঞ্চারিত হইলে, অ কারাদি ক্ষকারাস্ত একপঞ্চাশ্বর্ণাত্মিকা কেবলা বাণী উাহার অস্তরে ভাসমানা হরেন। সেই বাণী করণযোগে ছন্দতন্মরী,—ব্যাহ্বতি, ঋষি, দেবতা, বীজ কীলক, কবচ, অস্ত্র, প্রয়োগ তন্মরী হইয়া রসরূপে সপ্তাবরণ বেষ্টিতা পৃথক পৃথক নাজীতে প্রবাহিতা হয়েন। মেদমাংসে ক্লিদ্যমানা গন্ধতন্মরী প্রশাকার ব্রহ্মার পূর্ববক্তা হইতে ঋরেছরূপে প্রকাশ হয়েন। এই ঋরেণের মহাবাক্য 'প্রজ্ঞানমানন্দং ব্রহ্ম', অক্ষর ভূই 'ৠতং' মন্ত্র 'ধাক' ব্রহ্মবাচক হয়, ভার ইহার 'দর্শন'।

এই রূপে ব্রন্ধার পশ্চিমবক্তু হইতে সামবেদ, যাহার মহাবাক্য 'তত্ত্বমদী', সভ্য 'হই অক্ষর', ব্রন্ধবোধক ঋক্মন্ত্র, সাঝ পাতঞ্জলদর্শন। দক্ষিণবক্তু হইতে যজুর্বেদ, 'অহং ব্রন্ধান্থি' মহাবাক্য, অথ 'হই অক্ষর', মাঙ্গল্য ব্রন্ধ প্রতিপাদক ঋক্ মন্ত্রবর্গ, মীমাংসাদর্শন। এবং, উত্তরবক্তু হইতে অথর্ববৈদ, অয়মান্থাত্রন্ধ' মহাবাক্য, ওঁ এই 'একাক্ষর' ব্রন্ধবোধক ব্রান্ধ্যস্বপ্রথণ, (ঋক্মন্ত্র) প্রকাশ হয়েন, বেদান্ত ইহার দর্শন।

অতএব বেদবেদাঙ্গদর্শনতক্ষয়ী বৈথরী বাণী ঐ প্রথম তৈজদ উ কার প্রাণ-

কীলকে আবৰ্ধপ্ৰায় সপ্ৰকাশিতা আছেন। এই বেদ হইতে চতুর্দশ হুই স্ববন্ধণিনী বাণী চতুর্দশ বিদ্যান্ধণিনী হইয়াছেন। চতুর্দশ বিদ্যা বথা,—আগম (তন্ত্ৰ) ১, নিগম (বেদ) ৪, প্রাণ ১, দর্শন ৬, ধর্মণান্ত্র (মহু) ১, ইতিহাস (মহাভারত) ১,— সমষ্টি ১৪। এতদ্ভিন্ন শ্রুতি স্বৃতি মিশ্রিতা উপবেদাদি নানাপ্রকারা হয়েন। এই বিদ্যা চতুংষ্টি কলাদ্মিকা বৃষ্টিদণ্ডাত্মিকা কালশক্তি ত্রিষ্টি বর্ণ মন্ত্রী 'অবসান' রূপা হয়েন। অতথ্রব স্ব্যান্ধিকা বিদ্যাকে শ্রেরাধিপ্রভাপতি ব্রহ্মা চতুর্মুণ্ডে নিরন্তর পাঠ করেন।

এই অক্ষর তম্মনী বিদ্যারশিণী বাণীতে অন্তি, ভাতি প্রিয়রণ ও নাম, পঞ্চ ভগবৎ ব্যরণ অবধারিত হওয়াতে, চারিটী দন্ধি অক্ষর সদৃশ বাস্থদেব, শঙ্কর্বণ, প্রহায়, অনিক্ষম নামে চতুর্ধা ব্রহ্ম প্রতিপাদন করিয়াছেন, যথা শ্রুতি,—''সোয়-মান্মা চতুপ্রাৎ'—

ত্র সম্ব্রণ কার্যো 'বাস্থদেব' দেবতা, ঋক্বেদ, সত্যযুগ, ব্রাহ্মণবর্গ, সাজিক গুণ, ত্যায়দর্শন প্রমাণ, প্রণব জ্বপ, কেবল জ্যোতির্দ্মর ধ্যান, 'সর্ক্রহ্মন্মর' ইত্যাদি জ্ঞাননিষ্ঠা 'নিশ্চর', ভেদাভেদ বোধ নাস্তি। এই প্রকার শব্দব্রহ্ম জগতের হিতার্থ আবিভূতি হয়েন। সেই এই বিরাট, হিরণাগর্জ, স্ব্রোহ্মা ঈশ্বর। সেই এই বিশ্ব তৈজস প্রাক্ত জীব। এই জীব ও ঈশ্বর উত্তরের বিদ্যা অবিদ্যা উপাধি, তাহাতে বিধা ভেদ। এক নিত্য শুদ্ধ বৃদ্ধ মৃক্তস্বভাব প্রত্যগ্ঠৈতত্ত আত্মা সকল চক্ষ্তে চাক্ষ্ব, দুষ্টারূপ স্ব্যাপ্রকাশবৎ 'একএবাদ্বিতীয়ং'; উপাধিভেদে বৃহৎ, রুশ, স্থল, জ্ঞানী অজ্ঞানী হইরাছেন, চৈতত্ত্বে সদানিত্য,—উভরতঃ অবিনাশী হয়েন। বিদ্যাপ্রভাবে অবিদ্যা নির্দ্ধি সহকারে জীবই ঈশ্বরত্বে লয় হয়, অভেদ হয়। যেমন শক্ষবণাদি বাস্থদেবে এক হয়েন।

এই কালাত্মা বাস্থদেৰ স্থাই দিবসরূপে, প্রকাশ ও পালন করেন। ইনি প্রাণ্পঞ্চক পদে দণ্ডারমান হইরা হিরণ্যগর্ডাদির (শক্ষ্ণাদির) স্রষ্টা ও পালন কর্তা পিতৃরূপ হয়েন। ছাদশ রাশি ইহার অঙ্গ, রবি আদি শনি অস্তক সপ্তবাররূপ চক্রযুক্ত রাত্ত (অন্ধকার) রূপ অবিদ্যার্থে ভ্রমণ করতঃ, বড়ঋড়ু মরীচিযুক্ত সম্বৎসর
নাম প্রজাপতি, অর্লোক হইতে অমৃত বর্ষণ করতঃ প্রকাশ হইতেছেন। তাঁহাকে
কেহ জড়পিও, বা সামাত্ম বস্ত বোধে ভূছে তাছলো করিলেও তিনি বিচলিত হয়েন
না, প্রভাত স্বপ্রকাশে মারার জাতা নিরাকরণ পূর্মক তাঁহাকে ঋতুমতী পত্নীরূপে
প্রজাবতী করিতেছেন।

তিনশত ষষ্ঠি অহোরাত্তে অশ্রীরী সেই কালাত্মা শ্রীরবান হইতেছেন। সেই

মিথ্নাত্মক বড়গ্রভূ দেবিত সম্বংসর-প্রজাপতি ( স্ত্রাত্মা ) কালে সকল জগৎ তাদাত্মতে সংস্ত্রিত আছে, বন্ধনিষ্ঠ ব্রাহ্মণেরা এরূপ অবধারণ করেন, ইহাও সত্য।

অধিদৈব কালান্ধা রবির দক্ষিণায়ণ উত্তরারণ পার্যধর. অতএব পার্যপরিবর্ত্তন একাদশী ও সত্য। দক্ষিণারণে ইটাপূর্ত্ত কর্মাদিপ্রভাবে প্রেরার্থী উপাসক (চাক্রমস্) বর্গাদি লোক, প্রাপ্তানন্তর পুণাক্ষরে পুনর্বার কর্মার্থ জন্মগ্রহণ করে,—ই হারাই নিত্য-জীব বলিয়া লক্ষ্য,—আর উত্তরারণে ব্রহ্মচর্য্য দ্বারা প্রত্যক্ষ জ্যোতির্ম্মরূপ (জ্ঞানোপাসনা) পরায়ণ প্রেরার্থী ব্রাহ্মণেরা আদিত্য জন্ম পূর্ব্বক আর পুনরাবর্তী হয়েন না,—তাহারাই সিদ্ধ দেবতা \* ইয়েন। এই শ্রুতি তাৎপর্য্যে ভগবদগীতার উক্ত হইরাছে যথা,—

'শুক্রক্ষগতির্হ্যেতে জগতঃ শাশ্বতে মতেঃ। এক্য়া যাত্যনার্বতিমন্ত্রয়া বর্ত্ততে পুনঃ॥"

অর্থাৎ শুরু রুষ্ণ এই দ্বিবিধ পন্থা জগতে অনাদিকাল হইতে নির্দ্ধারিত আছে, তর্মধ্যে একে অনাবৃত্তি, ( জ্ঞান দারা ) নির্মাণমূক্তি, অন্তে পুনরাবৃত্তি, ( পুনর্জ্জন্ম ) হইয়া থাকে। তথাচ,—

"সএষ সম্বৎসর কালাত্মা' রবিঃ প্রকাশবান্ অবিভূষাং নিরোধঃ প্রভবতি।"

অর্থাৎ সেই এই কালাত্মা সূর্য্য স্থ প্রকাশে বিবিধ বিষয় (জড় বস্তু ) প্রকাশিত করিয়া অবিধান, বিষয়াশক্ত, কর্ম্মকলাশক্ত লোকের জ্ঞানাচ্ছাদন করিয়া উদয় হয়েন। অর্থাৎ সূর্য্য প্রকাশের সহিত বিষয় প্রবৃত্তির উদ্রেকে প্রজ্ঞান প্রবৃত্তির নিরোধ হয় ইতি ভাব।

''তথাস্থ পূর্ব্বপরার্দ্ধয়োরয়ণয়োর্মাত্রাভূতত্বাৎ সা কালশক্তি ''দম্বৎসরক্রপিনীভবতি। তদেতিমাধুনং মহদ্ভয়ং কালচক্রং ''ভক্তানাং হিতায়াভিসঞ্চরতি''।

অর্থাৎ এই কাল শক্তি † দিবা রাত্র মিপুন অর্ধনারীশ্বর রূপে পূর্ব্বপরার্দ্ধে মাত্রা-ভূত হইরা সম্বংসরাকারে ভক্তের হিতার্থ "ভয়ানক" ভাবে চক্রবৎ ভ্রমণ করি-তেছেন। অভক্তের আয়ু হরণকারী সাস্তা, একারণ ভয়ানক ধ্যেন।

<sup>\*</sup> निक (पवला, मनकापि।

<sup>†</sup> কালশক্তি শব্দ দ্বার্থবাচক,—কালপুরুষ, শক্তি প্রকৃতি – অতএব মিধুন কেবল প্রকৃতি নয়। স্থতরাং শিবশক্তি সংযুক্ত। প্রস্কান ও আনন্দ।

এবপ্রকারে ( দিবা ও রাত্র সদ্ধি লক্ষণে ) "প্রজ্ঞানানন্ধ" কাল মিথুনে ব্রক্ষের স্বরূপ লক্ষণ প্রকাশক মহাবাক্যের অভিপ্রারে মন্ত্রমন্ত্রী পরাবিদ্যার ও আনন্দমন্ত্রী কর্মাথ্যা অপরা বিদ্যার যোগ ভোগ ফলদাভূত্বে ঋথেদের পর্য্যবদান ব্যাখ্যা করিয়া এক্ষণে যজুর্ব্বেদের "অহং ব্রহ্মাত্মি" বাক্যের ব্যাখ্যা করিতেছেন।

ইতি প্রথমাধ্যায়।

## यक्टर्बन।

''অরং বৈ প্রজাপতিস্ততোহবৈ তদ্রেত স্তম্মাদিমাঃ প্রজাঃ প্রজায়স্ত" ইতি শ্রুতিঃ—

''অন্নান্তবন্তি ভূতানি পর্য্যনাদন্ন সম্ভবঃ।

''যজান্তবতি পর্যান্যো যজ্ঞঃ কর্ম্ম সমুদ্ভবঃ॥

"কর্ম্ম ত্রক্ষোন্তবং বিদ্ধি ত্রহ্মাক্ষরং সমুদ্ভবং।

"তত্মাৎ দৰ্ব্বগতং ব্ৰহ্ম নিত্যং যজ্ঞে প্ৰতিষ্ঠিতং ॥ ইতিস্মৃতিঃ ॥

এই শ্রুতি প্রমাণে অন্ন প্রজাপতিই বিকল্পে রেত (রূপান্তব) হয়েন।
নেই রেত হইতে এই সকল নানা প্রজা উৎপন্ন হয়। সেই অন্ন মেঘ হইতে,
মেঘ যক্ত হইতে, যক্ত কর্মাব্রহ্মবেদমন্ত্র হইতে উৎপন্ন হয়, একারণ সর্ব্যগত চিদায়া
ব্রহ্ম নিত্য যক্তেতেই প্রতিষ্ঠিত আছেন বলিয়া যক্তাদি কর্মেই যক্ত্র্বেদের প্রবৃত্তি
হইয়াছে।

''তস্মাদধিযজ্ঞরূপত্মাদহং ব্রহ্মাস্মীতিশিষ্যতে"।

অর্থাৎ কর্ম্মের কারণ যে অব্যক্ত অপরব্রহ্ম মায়া, পরব্রহ্ম তাঁহার কারণ হওয়াতে সর্কাত প্রত্যাত্তিত তা ব্রহ্মই নিত্য যজেতে প্রতিষ্ঠিত হয়েন ইত্যাদি শ্রুতি প্র্যালোচনায় "অধিযক্ত" রূপে তিনি আপনিই "অহং" ব্রহ্মাভিমান করেন ইহা নিশায় হয়।

"অত্রাহং শব্দঃ স্ব স্বরূপাভিমানীনং ঘটতি। অহং জগৎসাক্ষীঃ অহং জগৎপ্রেরকঃ ভোক্তেতি"॥ ্ অত্র অহং শকার্থে স্ব স্বরূপাভিমানী প্রমান্ধা প্রমেশ্বরই গ্রাহ্ন। আমিই জগতের সাকী প্রেরক ও ভোক্তা হই, এমত অভিমান অন্তে মহদাদি অচেত্নে সম্ভবে না। যথা শ্রুতি ;—

"ময়ৈৰ সকলং জাতং ময়ি সৰ্বাং প্ৰতিষ্ঠিতং "ময়ি সৰ্বাং লয়ং যাতি তদুক্ষাদ্বয় মম্মহং ।" অতএৰ অহং শদ বন্ধান্ত হয়েন। স্বতি ৰ্যধা—

"অহংসর্বস্থ প্রভবো মতঃ সর্বং প্রবর্ততে। "ইতিমত্তা ভজত্তে মাং বুধাভাব সমন্বিতা॥" ভাগবতেও বনিয়াছেন যথা,—

''অহোমেবায়ে নান্সদ্যৎ সদসৎ পরং।

''যশ্চাদহং যদেতচ্চ যোহবশিষ্যেতসোহস্মহং॥"

অর্থাৎ আমি অগ্নি রূপে নদসৎ বস্তুর শ্রেষ্ঠ হই, এবং যাহা হইতে অহং শক্ষ এবং (এতৎ) এই শক্ষ প্রতিপাদিত হয়, সেই অবশিষ্ট বস্তু ও আমি হই, ইতি। অহং শক্ষের বর্ণার্থ, যথা—

''অ ইত্যমাত্ৰংব্ৰহ্ম হং ইতি বিয়দ্বীজং উন্মান্ততেজঃ

'ক্পেশ্বিসানং অহং ইতি মন্ত্রোদ্যক্ষরং ব্রহ্মবোধকঃ। অর্থাৎ অ মাত্র ব্রহ্ম হং এই ব্যোমবীজ উন্নান্ত তেজ স্পর্শ বর্ণের অবসান ''মারাযোগে'' ''অহং'' অর্থাৎ ছই অক্ষরী:ব্রহ্ম বোধক মন্ত্র উদ্ধৃত হইরাছে।

> ''যুশ্মদশ্মনাশ্নাং মধ্যে অশ্মন্ নিত্যোপলব্ধি স্বরূপঃ ''স্বান্মবাচকো ভবতি, অতএবাহং শব্দেন ত্রন্ধবিশেষেণ 'জ্ঞানময়ি দর্কমিদং প্রোতং সূত্রে মণিগণাইব,— "কুতঃ স্বতশ্চৈতত্যস্বাৎ।"

দেশ,—তৃমি আমি এই চুইটা শব্দের মধ্যে "আমি" শব্দ নিত্য উপলব্ধি স্বরূপ আস্বাচক হয়, অতএব 'অহং' শব্দে বিশেষ প্রকারে ( ব্রেক্ষে, জ্ঞানময়ে ) এই জগং স্ত্রে মণিগণের ভায় প্রোথিত আছে, কেন না 'আয়ু' বাচক অহং শব্দে স্বত-কৈতভাতভাব প্রাপ্ত হওয়া যায়। তদ্তির সকল জড়। তাঁহারি প্রভাবে মূল প্রকৃতি মায়া বিশুণাত্মিকা হয়েন। ব্রহ্মাভিমানী 'অহং' শব্দ মূল প্রকৃতিতে আর্ চু ইলে ব্রহ্মই বিদ্যা-চৈতভাভিমানী 'ঈশ্বর' হয়েন। তথন তাঁহার চিদ্ণন্ ভাব হয়।

দেই ত্রি গুণায়ক ঈশরাভিমানী 'অহং' তথন ত্রিধারূপে প্রকাশিত হয়েন। সত্ত্বাত্মক বছুর্বেদ প্রতিপাদিত রুদ্র, প্রপৃত্তি, যজমানরূপে অভিমান করেন,— যিনি অধিবজ্ঞ। এই মতে গুণাবতার হইয়া প্রকৃতি কার্য্য মহন্তব্যাভিমান করেন,— দেই অভিমানী দেবতার নাম বাহ্দেব। তিনি শঙ্কর্ণ, রূপে অহংকার কার্য্য চিত্তের অভিমানী হয়েন; প্রহায় রূপে চিত্ত কার্য্য বৃদ্ধির অভিমানী এবং অনিরুদ্ধ রূপে বৃদ্ধিকার্য্য মনের অভিমানী হয়েন। অনস্তর তিনিই দেবদন্তাদি নামে মনের কার্য্য শব্দাদি বিষয়াভিমানী হইয়া নাদরূপে পঞ্চ তন্মাত্রা তন্ময় হং যং রং লং বং পঞ্চবীজরূপে তৎকার্য্য পঞ্চবিদ্রের অভিমানী এবং বৃত্তিরূপে তৎকার্য্য পঞ্চবিজরূপে তৎকার্য্য পঞ্চবিদ্রের অভিমানী এবং বৃত্তিরূপে তৎকার্য্য পঞ্চবিদ্রের ভিমানী এবং বৃত্তিরূপে তৎকার্য্য পঞ্চবিদ্রের প্রতিমানী হয়েন। সেই সদাত্মা 'অহং' ক্রেয়ারূপে সমস্ত জগৎ ও জীব্যোনীব পৃথক পৃথক জাতি অভাবে জগদাভিমান করেন। এ সকল ব্রন্ধাত্মক হয়। অতএব ব্রন্ধাভিমান হইতে জীবাভিমান সম্ভব হয় ইহা সত্য। ব্রন্ধাভিমানের নিত্যও কোণা,—তৎপ্রমাণস্বরূপ শ্রুতির্য্ণা,—

''অচ্যুতোহমনস্তোহহং গোবিন্দোহমহং হরিঃ

আনন্দোহহমশেষোহমজোহময়তোহস্মহম।"

ষদি বল নিতা শুদ্ধ পরমান্মার অভিমান সম্ভব হয় না, তহ্তরে কহিতেছেন যে শ্রুতি বলেন,—

"তথাচ কর্ত্তা দ্রুষ্টা জ্ঞাতা ভোক্তা বক্তা শ্রোতেত্যায্যদ্য-ভিমানো ন সম্ভবতি, জড়ত্বং প্রাপ্তস্থাভিমানঃ কুত্রাপি ন সম্ভবতি, মুতক্সায়েন।"

অর্থাৎ কর্ত্তা ভোক্তার যদি অভিমান অসম্ভব হর, তবে মৃতবৎ অড়ের অভিমান হওরা কি সম্ভব ?—কদাচ নর। চতুর্বেদ প্রমাণে অহং শব্দ ব্রহ্মবাচক হয়;—অহং শব্দে মারা উপাধিরহিত অব্যক্ত রূপ 'আমি' আত্মাভিমানী, অন্তঃকরণের প্রকাশ-রিতা, পরা পশ্মন্তী মধ্যমা বৈধরী বাণীর প্রেররিতা হই।

''তদাহহং শব্দোহশরীরং ব্রহ্মশরীরী ভবতি, হং ইতি ব্যোমবীজরূপেন হুত্যুল্লসতি, সোহহং চিদাম্মা হংসঃ সদি-ত্যুচাতে।''

অর্থাৎ অশরীরী ত্রদ্ধ অহং শব্দে শরীরী হইয়া ব্যোমবীজাকারে হৃদয় মধ্যে উল্লিস্ত হয়েন। সেই অহং 'চিদাঝা হংস' অর্থাৎ 'স্ব' হয়েন। 'স্ব' শব্দে নিত্য প্রত্যক্ষকে লক্ষ্য করা যায়। "অহং শক্ষোহচলোপি হস্তি গছতীতি হংসঃ। প্রাণাপাণ-নেতাহজ্পা গায়ত্রী মন্ত্র বর্ণশ্চিদান্মা হংসঃ।"

'হংস' শব্দার্থ যথা,—'অহং' শব্দার্থে আত্মা অচল হইয়াও গমনশীল সচেতন 'হংস' হয়েন। প্রাণ ও অপান বায়ু সঞ্চালক অজপা গায়ত্রী মন্ত্র বর্ণ চিদাত্মা হংস হয়েন। এই হংসই গুরুপদে অধিষ্ঠিত যথা গুরুগীতা,—

> "হংসাভ্যাং পরিবৃত্ত যত্ত কমলৈর্দিকৈর্জগৎকারণৈ। বিখোৎকীর্ণমনেকদেহনিলয়ং স্বচ্ছন্দমান্মেচ্ছয়া॥ তত্তৎ যোগ্যতয়া খ দেশিকতকুং ভাবৈক দীপাঙ্কুরম্। প্রত্যক্ষাক্ষরবিগ্রহং গুরুপদং ধ্যায়েদ্দিবাত্তং গুরুম্॥"

অতএব প্রত্যক্ষ অক্ষরবিগ্রহ প্রকৃতিপতি সেই হংসই আদিত্যাক্মা 'সং' নামে গার্হপত্য অগ্নিক্ষরপ প্রধান গৃহস্থ। স্বস্থ স্বস্টু স্বস্দুশ বহু প্রকার হংসরপ প্রজার পবি-বেষ্টিত হইয়া,—পুত্র পৌত্র প্রপৌত্রাদিযুক্ত হইয়া,—স্বজ্বদে স্বেচ্ছাক্রমে বিহার করিতেছেন। যথা শ্রুতি বাক্য,—

"আত্মা বৈ জায়তে পুত্রঃ। ঋতো ভার্য্যামূপেয়াদিত্যাদি।"

অর্থাৎ ছারাতপ মিথুন 'হংস' ঋতুমতী প্রকৃতি জারার আধারে যথাস্থানে কাম বর্ণ বীজবর্ষণ দারা পুতাদিরূপে বিশ্ব পূর্ণ করতঃ (নানা-দেহ নিলরে) বসতি করিতেছেন। এতাবতা দকল ঘটে প্রাণাপানে স্থ্যপ্রতিবিশ্ববং দেই অদিতীয় 'হংস্যুগ-বিরাজিত এই অর্থ ই গ্রাহ্ম। যেহেতু অন্ত শ্রুতি বলেন,—যে আদিত্যই হংস, বৃষ্টি-রূপে তিনিই বীজ বর্ষণ করেন। যথা,—

''আদিত্যাজ্জায়তে রুফির্ফেরন্নং ততঃ প্রজাঃ।''

অর্থাৎ আদিতা হইতে রৃষ্টি, রৃষ্টি হইতে অন, অন ছইতে প্রজা উৎপন্ন হয়, যাহা হইতে কর্মচক্র (শরীর) উদ্ভব হইয়া পরিভ্রমণ করিতেছে। অন্তরস-রেভ স্ত্রীগর্ত্তে প্রবিষ্ট হইয়া দেহাকারে উৎপন্ন হয়। দেহোৎপত্তির প্রতি কারণ দৈব, কর্মা, ও তেজ ম্বা। তেজ শাসে তৈজান উকারাংশ ইচ্ছাশক্তির প্রভাব।—রজ, রস্বিন্দু, আনন্দ বীজ মকার।

কি প্রকারে ঐ পুংরেত কণাশ্রিত অহং শব্দ স্ত্রীগর্ভে দেহবান হয় তত্ত্বপলক্ষে জীব দেহোৎপত্তির বিবরণ কহিতেছেন, যথা,—

'প্রলয়ান্তে পুনঃ সফেঃ প্রাক্ পুরুষাগ্নিত্তান্ননিষ্ঠন্তেজো-২ন্তর্ভাসমানায়াং স্ত্রিয়ামভিসিঞ্চিতো বর্দ্ধতে। সদগ্নিত্ত- শেষভশ্মরাশিঃ প্রলয়ামুভিঃ, আনন্দামুভিঃ ক্লেদমানোহয়ি বায়ুবরুণসূর্বিগ্রন্ডভুর্ভিঃ সন্ধিযোগৈঃ ক্রমান্দাহমানঃ শোষ-মান প্লাবমান আয়ুমান বিজ্ঞিতো মূলাধারে বীজাদহং শব্দস্তেজোবামস্কুরো ভবতি"।

প্রলয়ান্তে (স্ব্রির অন্তে) প্ন: স্টির পূর্বে ( জাগরণের পূর্বে ) অর্থাৎ স্বপ্না-বস্থার, পুরুষাগ্নিছত অন্ননিষ্ঠ তেজ, ঋতুমতী স্ত্রী \* গর্ত্তে অভিদিঞ্চিত হইয়া বর্দ্ধিত হয়। সংস্করণ সেই অগ্নি প্রদত্ত যজাত্তির শেষ ভস্মরাশি † প্রলয়ানুধিজলে ‡ क्रिनामान हरेगा अधि वायु वक्न ७ ऋगा अरे ठांत्रित्व निक्तियात क्रमनः नारमान শোষমান, প্লাবমান, আয়ুম্মান ও উখিত ( ক্ষীত) হইরা মূলাধারে চতুর্দল কমলে (বিষ্ণুনাভি কমলে) বীজাকার হইতে অহং তেজবান অন্কুরের ক্যাায় উ কার হিরণাগর্ত্ত জ্ঞান রূপে (জীব) খাদ প্রকাশ হয়েন। জন্ম, মৃত্যু, জরা, ব্যাধি, স্থুণ, হঃখ ভোগ স্বপ্লাবস্থাতেই হইয়া থাকে। স্ব্যুপ্তিতে ইহার যেমন অভাব হয়, জাগ্রতে ¶ ইহার তেমনি কেবল সাক্ষীত্মাত্রথাকে। একরাত্রে কল্কল্শন্ পঞ্চরাত্রে বিশ্ব, দশাহে বর্ত্তুলাকার, পরে প্রেষিত মাংস পিণ্ডের স্থায় হইয়া এক মানে শির বাছ ও ছই মানে অঙ্গ বিগ্রহ হয়। মাসত্রয়ে নথ, লোম, অস্থি, মর্ম্ম, निक्षहित्क, ठांत्रि मारम मश्र थांकूरांन रुग्न, এবং পঞ্চम मारम क्यां, कृषां, स्माननामि বোধ করে। ছয় মাদে জীব, সপ্তমে সপ্তাবরণ এবং মন্তকে স্থ্যবিদ্ব প্রকাশবং সপ্তর্ছিন্তে সপ্তশির্ষণ্য প্রাণ সংস্থিত হয়েন। সপ্তমান্তমের সন্ধিযোগে জ্ঞানেক্রিয় বিকাশে লক্ষবোধ জীব ( অহং ) পূর্ব্বাবন্থা স্মরণ করতঃ কম্পায়মান কলেবরে দীর্ঘ নিশ্বাস ত্যাগ পূর্ব্বক বামপার্শ্বে পরিবর্ত্তন করে। পরে নবম মাস প্রাপ্তে জঠরানল তাপে সম্ভপ্ত বপু, কেত্ৰজ্ঞ পুৰুষ দৰ্শনে হংসপদে প্রমানন্দ তন্ময় হয়। 'আমিই সেই' প্রজ্ঞান ইত্যাকার ভাবে আনন্দিত হয়। কি প্রকার সেই প্রজ্ঞানানন ক্ষেত্রজ্ঞ পুরুষ তাহা কহিতেছেন।

> 'অঙ্গৃষ্ঠমাত্ত মমলং পুরুষং প্রকৃতেঃ পরং। 'দৃষ্ট্যাত্মানং দৃশাভক্ত্যা তুষ্টাব মধুরাক্ষরৈঃ॥

অর্থাৎ অঙ্কুষ্ঠমাত্র লিঙ্গদেহবান নির্ম্মল পুরুষ বিনি প্রকৃতিবিকার বিহীন তাঁহার দর্শনে আত্মভক্তিযুক্ত 'অহং' মধুরাক্ষরভূষিত অব্যক্ত বাণীদ্বারা স্তব করতঃ পরিতৃষ্ঠ

স্ত্রী—প্রকৃতি, অবিদ্যা।

<sup>‡</sup> রজ্জমবিকারে।

<sup>†</sup> রেত বা পরমাণু কিম্বা পুংবীজ।

শ স্বস্থ্য পাবস্থায়।

#### হংসবাক্-সারার্ণবীভাষা।

করেন। যেমন বদন্ত সমাগমে কমল কলিকা প্রক্টিত। হয়, তৎৎ সেই অহং অভিমানী আত্মবান জীবের হৃদয়ে বৈশাধ ক্লপিনীবাণীও প্রথম প্রক্টিত। হয়েন। কি প্রকার সেই বাণী ভাহা কহিতেছেন।

কাহমিত্যাদি ক্রোড়পত্রং গর্ভিনীগর্ভবৎ বেদহংসি'।

অর্থাৎ হে হংসি ! গর্ত্তিণীর গর্ত্তের স্তায় স্থপ্তপ্ত এই 'ক্রোড়পত্র' অথব 1 'কে আমি' এই অম্সন্ধানস্থচক 'বিশেষ বাণীর' ব্যাধ্যা করিতেছি শ্রবণ কর । শ্রবণ করিয়া সেইরূপ জান ।

"কাহং মন্দমতিঃ কেদং দর্শনং পরাত্মনঃ।
"যোমগ্যতে শ্রিয়া নিত্যং যত্র মুহ্যন্তি সূরয়॥
"মৃগয়ামি তমাত্মানং সপ্তাবরণ বেষ্টিতে।
"অবিকৃত প্রকৃতিভিঃ সপ্তবিতন্তি বিগ্রহঃ॥
"লক্ষাযদ্দর্শনং সদ্যো দূরং মে যাতনা গতা।
"বভূব পরমানন্দং কৈবল্যমুক্তি লক্ষণং॥
"অহোভাগ্য মহোভাগ্যং গর্ভস্বস্থা বিচেতসঃ।
অজ্ঞান নাশনঃ শুক্রং ভবেহং ব্রহ্ম চিমায়ং"॥

অর্থাৎ কে আমি মলমতি কে বা এই পরমাত্মদর্শন, যিনি নিত্য বজৈ ধ্বগৃত্ত স্বরগণেরও মোহনকর্তা। সেই আত্মাকে আমি সপ্তাবরণ বেষ্টিত হইয়াও দর্শন করিতেছি, যে আত্মা অবিকৃত প্রকৃতি বা সান্বিকী সাম্যা প্রকৃতিতে নির্দ্মিত সপ্তবিত্তি (সার্দ্ধ বিহন্ত) বিগ্রহ (শরীর) বান হয়েন। বাঁহার দর্শনে আমার সকল বাতনা সদ্য দ্র হইল, এবং কৈবল্যমুক্তি লক্ষণ পরমানল প্রাপ্ত হইলাম। অহো! গর্ভস্থ অচেতন প্রাণীর কি ভাগ্য, যে তদবস্থায় অজ্ঞাননাশক শুক্লজ্যোতিবিশিষ্ট চিন্ময় বন্ধরণ আমি হইলাম। স্পতির্থা—

''নমোহস্ত ব্রহ্মণে তুভ্যং চিতেচ চিন্ময়ায়তে। ''চিদানন্দায় শুক্রায় নমোস্ত কোটি কোটিশঃ॥ ''স্বানন্দায় নমস্তভ্যং স্বাত্মনে পরমাত্মনে। ''জ্ঞানানন্দায় শুদ্ধায় শুদ্ধমাত্রাত্মনে নমঃ॥ ''অশব্দায় নমস্তভ্যং শুদ্ধসন্ত্রায়তে নমঃ। "নির্বিশেষায় শান্তায় স্বাত্মা রূপায় বৈ নমঃ॥ "হুমৈবাহ মহং ত্বঞ্চ নান্তরং বিদ্যুতে কচিৎ। "আবয়োরুভয়োরৈক্যং চিম্মাত্রমবশিষ্যুতে"॥

এই প্রকারে আত্মভাবাপন, ধ্যাতৃ ধ্যের ভেদ বিবর্জিত, স্বানন্দতৃপ্ত, সন্বস্থ হইরা যথন গর্জস্থ জীব (হংস) অচলের স্থার অবস্থিত হয়, তথন ঈশাজ্ঞায় বায়ু প্রারন্ধ কর্ম ভোগার্থ প্রস্থতি করাইলে বিভূ অন্তস্তত হয়েন। অশ্বথ কুণপাদি বৃক্ষ যেমন ক্ষেত্রে বর্ষে ২ বৃদ্ধি প্রাপ্ত হয়, সেইরূপে সেই পিতৃপতি পুরাকারে আপনি নবদার প্রের বর্ষে ২ আপ্রবিশ্বতের স্থায় বৃদ্ধি প্রাপ্ত হয়েন ইহাও সত্য। হে হংসি! এই বিশেষ উপদেশ স্টক "ক্রোড়পত্র" পাঠে যে জীবের পূর্বাবস্থা স্মরণ হয়, সেই যথার্থ মন্থায়, সেই ক্ষেত্রজ্ঞ আত্মবান-পূক্ষ আর সংসার ভ্রমে মুঝ হয়েন না।

এই প্রকারে চাতুর্মাসত্রয়ে স্বপ্ন জাগরণ ও স্বর্ধি স্থানে পৃথক ২ রূপ ও নাম ধাবণ পূর্বক সঞ্চরণকাবী ঋতুবর্জিত অমাত্র ক্ষেত্রজ্ঞ, প্রণবের চতুর্থপাদ অর্দ্ধমাত্রা, অর্দ্ধচন্দ্র নাদবিন্দু সাক্ষী, গায়ত্রী চতুর্থপাদ, ষড়গুণেশ, অধিযক্ত অধিদৈব, অধিসম্বং-সর,অধিমাস, অধিদিবসময় প্রজাপতি সদ্য প্রাহত্ত্ হয়েন। এই 'ত্রয়তিংশংপত্রযুক্ত যট্পংক্তি সন্ধিরুপে ক্রোড়পত্র'নিক্পিত আছে ইহাও সত্য। ত্রয়তিংশংপত্র যথা,—

ক আদি মকারান্ত পঞ্চবর্গে ২৫ কালশক্তি কালী, আর যকারাদি অন্তস্থ মিথুন, অর্দ্ধনারীশ্বর ৮, এই ৩০। ইহার প্রথম পৃষ্টাক্ষর আত্মা (প্রাণ) যিনি ভোক্তা, দিবারুপ পুরুষ, এবং দিতীয় পৃষ্টাক্ষর অপান, অন্তর্মপ রাত্রি প্রকৃতি হয়েন। সার্দ্ধ-বোড়শকলায় প্রকৃতি পুরুষ প্রথকরুপে পূর্ণ, এবং উভয়মিথুন দিবারাত্র সদ্ধি লক্ষণ অক্ষরব্রহ্ম প্রজাপতি (গৃহস্থ) নামে বেদে বর্ণিত হইয়াছেন। পঞ্চ জ্ঞানেক্রিয় ও মনঃ এই ষড়বর্গ সন্ধিতে পুরুষ সচেতন প্রকৃতিবান হয়েন, যথা গীতা,—

''মমৈবাংশো জীবলোকে জীবস্থৃতঃ সনাতনঃ।

''মনঃ ষষ্ঠানীব্ৰিয়াণি প্ৰকৃতিস্থানি কৰ্ষতি"।

অর্থাৎ আমার অংশ জীব, দনাতন পুরুষ, ষড়েক্সিয়-মনযুক্ত প্রকৃতিস্থ ইইয়া ইহলোকে বিষয়াকর্ষণ করেন। শ্রুতি বলেন,—

> ''যদা পঞ্চাবতিষ্ঠন্তে জ্ঞানানি মনসা সহ। ''বুদ্ধিশ্চ ন বিচেষ্টতি তামাহুঃ পরমাংগতি''॥

অর্থাৎ যৎকালে পঞ্জানেন্দ্রিয় মন ও বৃদ্ধির অবিচলন অবস্থাহয়, সেই কাল-কেই পুরুষের স্বকীয় স্বরূপাবস্থা পরমগতি বলাযায়।

#### হংসবাক্-সারার্ণবীভাষা।

এতাবতা 'গর্কিনী গর্ভবং'-অব্যক্ত মিপুনাত্মক অক্ষরত্রন্ধ হইতে প্রথমতঃ প্রেট-বর্ণ-ত্রান্ধণ স্বরূপ 'স্বর' ব্যক্ত হরেন, স্বয়ং প্রাহ্রভূত শব্দকে স্বর বলাবার, তাহা অ কার। উ কার উৎপন্ন, এ কারণ তিনিই অগ্রন্ধ ত্রন্ধা। ত্রান্ধণ পরমাত্মার মুখ এ শ্রুতিবাক্য ও সত্য। অ কার হইতে সকল বাক্য, ক্ষ কার মেরু, ওঁ কার মূল। এই মূলকেই বড়বিংশক মহাপুরুষ সকলশান্ত্রের কারণ বলিয়া শ্রুতি পুরাণ দর্শন ও তন্ত্র তাবতে এক বাক্যে মাস্ত করেন। অতএব শান্তের তাৎপর্যা এক কেবল শাখা ভেদে যে পাদ ভেদ, বাস্তব একের মাস্ত অন্তর্ত্তর অমান্ত পত্তিতেরা করেন না। স্বরগর্ভিনী ত্রি পঞ্চাশহর্ণাত্মিকা বাণী ভগবতীই অব্যক্তা প্রকৃতি, ইনিই প্রণবাধ্য মূল পুরুষ যোগে চতুপঞ্চাশৎ অক্ষরাত্মিকা হইরা স্বরাধ্য অব্যক্ত হিরন্মর গর্ভ স্থ্যক্ত করেন। 'পুরুষ্যোগ'-পর্মজ্ঞানী কবি রামপ্রসাদ সেন স্থপদে গান করিয়াছিলেন যথা,—

"কে জানে কালী কেমন, ষড়দর্শনে দর্শন মেলে না। "উঠে মূলাধারে চতুর্দ্ধলে, সহগ্রারে করে গমন॥ "যেমন পদাবনে হংস সনে হংসিরূপে করে রমন। "কে জানে কালী কেমন"।

'প্রথমখাদ উ কার' এই প্রমাণে, অকারাদি চতুর্দশ খব ইন্দ্রিরাধিষ্ঠাতা ব্রাহ্মণ বর্ণ হয়েন। অনুখার ক্ষত্তিয়বর্ণ কীলক, দশপ্রাণ-বায়ুতে বিদর্গ, য কারাদি অষ্ট অন্তত্ব এবং ক স্পর্শরূপ বৈশ্ববর্ণ, আর পঞ্চত্ত্ব, পঞ্চত্ত্বাত্র, জ্ঞান কর্ম্বেন্দ্রির মনাদি অন্তঃকরণ একত্রিত পঞ্চবর্গীয় চতুর্বিংশতি ব্যঞ্জন (ম কার বিনা) চতুর্বিংশতি তত্ত্ব সংজ্ঞকা অব্যক্ত অক্ষর অবিক্বত প্রকৃতি শুত্রবর্ণ হয়েন। শুক্ত লোহিত পীত ও ক্রঞ্জ বর্ণে চারি জাতি খারূপে হে হংসি! খারাখ্য এই ক্রোড়পত্র জানিবার বোগ্য হয় ইহা সত্য।

এই জগজ্জননীবাণী দশমাদ পূর্ণগর্ভ ধারণাস্তর কাল যত্রপীড়িতা হইয়া এই বিশ্ব (বিরাট) প্রদেব করেন, যাহাকে কর্ম্মতমার জীব বলি। সেই সদ্যোজাত, বিপরীত গতি গত, ভূপভিত, জ্ঞানহত জীব 'কাহং' ২ শক্ষকরত গর্ভদৃষ্ট পরম প্রুষকে মরণ করিয়া রোদন করে। ঈশ্বর পারতন্তেই ইহার বন্ধনাদি হয় বলিয়া ঈশ্বরকে কর্ত্তা বিবেচনা করা ভায় নয়, যেহেতু বিদ্যাশক্তি যুক্ত স্বতঃ অকর্তা ঈশ্বর কেবল ফলদাতা, সাক্ষীমাত্র থাকেন। অতএব আত্মা অবিদ্যাশক্তি প্রযুক্ত প্রারন্ধ কর্মান করেতির ২ তমু ধারণ পূর্কক, মামারচিত ব্যহপ্রবিষ্টবৎ জীবাকারে

আপনিই বিমুগ্ধ হইরা গুরুশান্ত উপদেশ প্রাপ্ত হইলে পুনর্বার মৃত্যু অর্থাৎ স্বস্ত্রপ লাভ করেন। এইমতে সর্বাবিয়ববান 'জহং' শব্দ মহাপ্রলয়ে মহার্থব শ্যাশান্ত্রী বিফুর নাভিপক্ষলাকচ হিরণাগর্ভ ও হরেন। দক্ষিণারণ-উত্তরায়ণ-মিথুন বর্ধাদি বসস্তান্ত চতুর্দশমাসের একাদশ মাস গর্ভাগার স্বরূপ অন্ধতম লোক, প্রীলমাসন্বর তৈজস জ্যোতির্লোক, এবং অত্বর্জিত দক্ষিণ ও উত্তরায়ণ সন্ধিতে গভতিমালী (রশিমালী) বিচরণকারী মলরহিত এক নির্মালভেজশালী মলমাস তাহাই সত্য লোক হয়। ঐ পরিত্যক্ত মল হইতে 'অহংশব্দ' অন্ধ্রার্গ্ক হরেন। স্বংসর প্রজাপতি কালাল্যা রবির স্থায়, মহাকালাথ্য মহাবিশ্বারী মহাবিষ্ণু ও মলত্যাগ করেন, এই সত্যাধ্যান উপলক্ষে পুরাণে তাহার স্থ্ল বৃত্তান্ত বর্ণন করিয়াছেন, যথা মার্কণ্ডেয় পুরাণ.—

''বিষ্ণুকর্ণ মলোদ্ভূতো নামানোমধুকৈটভো, ''মিথুনং রাক্ষদাস্থরং দাবেতা বুপগচ্ছতঃ''।

হে হংসি ? শ্রুতিযুক্তি দারা আপনাকেই 'তৎসৎব্রহ্ম'-বলিয়া জান। ইহাই যজু-র্ন্মেনের অমুশাসন। 'আমি'শব্দ আত্মবাচক,অধিযক্ত প্রজাপতি হয়েন্। যথা শ্রুতি,—

> "আত্মানং রথিনং বিদ্ধি শরীরং রথমেবতু, ''বুদ্ধিন্তু সারথিং বিদ্ধি মনঃ প্রগ্রহমেবচ।

### ''ইব্রিয়াণি হয়ানাত্ক বিষয়াং স্তেযু গোচরান্, ''আত্মেব্রিয় মুনোযুক্তং ভুক্তেত্যাহুর্মনীষিণঃ।

এই শ্রুতি তাৎপর্য্যে বিদ্যা অবিদ্যাযুক্ত উপাধিধারী আত্মাকে (জীবেশর বন্ধকে) সংসারী মাফ্স করিয়া তাঁহার মোক্ষ ও সংসার বন্ধনের সাধন স্বরূপশরীর(কর্ম) কে রথ করানা করিয়াছেন। গমনাগমনার্থ যান বাছনের অপেক্ষা, অতএব তিনি রথী। নিশ্চরাথ্মিকা (প্রজ্ঞা) বৃদ্ধিকে (নেতা) সারথী, দশেল্রিয় বাহকঅশ্ব, বিষর পন্থা, এবং মন রজ্জ্ (লাগাম) করানা করা হইরাছে। যেমন রথী,
সারথী, রসনা, অশ্ব চৈতক্তযোগে জড় রথ স্থাবর বিষয় পথে বেগবান হয়, তজ্ঞপ
অক্তানাদি জড় শরীর ব্রহ্মচৈতক্ত সন্তা অধিষ্ঠানে সংস্তি প্রাপ্ত ইইতেছে। জড়
রথের গমনে অচল রথীর গমন অভিমান সিদ্ধ,—সেইরূপ আত্মার। অতএব
তিনিই প্রকৃত অভিমানী, অচেতন রথাদি নয়। এই রথে আ্মা স্বেছামতে মোক্ষ
কিশ্বা সংসার পথে গমন করিয়া কখন সিদ্ধ কখন সাধক, কোণাও মৃক্ত, কোণাও
বা বদ্ধ রূপে প্রতীয়মান হইতেছেন।—'আমি' শন্ধে দেহত্ত্র-সমষ্টি মহান্ ব্র্থায়।
'আমি' বলিলে স্থল সংক্ষ কারণ শরীরস্থ আপনাকেই বুঝিতে হয়।—

'বৃহত্তাৎ ব্রহ্ম'—'বহোর্ভাবো ভূমা',—ইত্যাদি শ্রুতি তাৎপর্য্যে স্থুল স্ক্র্ম, পরম, মহৎ, ব্যাপক, এক, অনেক, সর্বায়ুস্যত, তত্তাতীত, কেবল, সবিশেবঃ নির্বিশেষঃ ব্রহ্ম শিব রূপ ও জীবরূপ সর্ব্ব স্থুরূপ অহং আত্মা হরেন। যেমন বৃক্ষছায়ায় বৃক্ষের সত্যতা প্রতীয়মান হয়, সেই রূপ এই আত্মার 'অহং ব্রহ্ম' সত্তায় ( মায়া ভাসমানতায়) জগতের ( শরীরের ) সত্যতা রথবৎ প্রতীয়মান হইতেছে। বাঁহার পূর্ণতায় আকাশাদি ভূত পঞ্চক পূর্ণতা প্রাপ্ত ইইয়া শব্দাদি গুণ প্রদর্শন করিতেছে, সেই প্রপঞ্চাধার নির্বিকার পরমাত্মা সাক্ষ্যারূপ 'অহং' শব্দবাচ্য হরেন। শ্রুতি তাঁহাকেই অনস্তব্যাটি ব্রন্ধাণ্ডাধারভূতং' বলিয়া স্তুতি করেন। তিনিই অন্তিম্ব প্রমাণে আত্মপ্রত্যয়ন্ত্ররূপ হরেন। ভোক্তা পুরুবের পূর্ব্বে ভোগের উৎপত্তি প্রত্যক্ষ, একারণ হে হংদিকে! অনমন্ধপা ত্মিই 'বৃত্মৎ' শব্দবাচী 'আদ্যা' নামে প্রসিদ্ধা আছে, ব্যুহ্ত পুত্র জ্বের পূর্ব্বে মাতার স্তন্মুণে প্রথমতঃ ত্বের সঞ্চার হয়। প্রকৃতি পুরুবের, স্বভাবতঃ বিরুদ্ধ 'বৃত্মৎ অন্মং' শব্দের, প্রক্যতা সাধন কি প্রকারে সম্ভব ও এই আশদ্ধা নিবারণার্থ শ্রুতি কহেন,—

'এতদৈতদ্রকা চৈত্যাভিমানী, নিত্যাভিমানী প্রকাশাভিমানী ষড়বিংশকো মহাপুরুষো মহাবিফুর্মহাগুহ্যো মহাবিজুরিতি।"

অর্থাৎ পঞ্চ মহাভূত, পঞ্চন্দাত্র, জ্ঞানকর্মেক্তির দশ, অন্তঃকরঁণ চতুইর, ত্রিগুণা প্রকৃতি ও অভিমানী-প্রাণ (কাল ), এই ষড়বিংশতি তত্তাশ্বক মহাবিভূ বিরাট অধিলদেহভূৎ পুরুষরূপে অবস্থিতি করিতেহেন।

মূল প্রকৃতি-মান্না সকল বিশের রূপ, তিনি ব্রহ্মাশ্রা ব্রহ্মবিষয়া তৎকারণ ব্রহ্ম इर्स्सिट्डिय, भाषा तमाचानन मः शिष्ठेठाय नेचत्रच चौकांत कतिया चरः चिकात्नत সহিত 'দং' কার্য্যতন্ময় ও 'প্রমের' হইয়াছেন। বেমন হৃদ্ধে মৃত, কাঠে অগ্নি, **তিলে তৈল, আকাশে শব্দ, এই প্রকারে প্রকৃতি পুরুষের জনাদি নিত্য সম্বন্ধ।** 'নিতামুক্তমবাধক:' এই শ্রুতি তাৎপর্য্যে বন্ধ ও বাধা নিষেধ উপলক্ষিত হইরাছে, বদ্ধ পুরুষই মুক্ত হয়। 'নিতাবন্ধন আশকা' না থাকিলে 'নিতামুক্ত' শব্দের যোজনা অদন্তব। ব্রহ্ম স্বরূপত: নিস্কুর, মায়াও জড়া মুৎপিণ্ডের ক্যার অক্রিয়, তবে কর্তা কে ?- এই প্রতাক্ষ জগতের কি কর্ত্তা নাই ? ইহাতে জনীম্বরবাদ আইনে, অত-এব হে হংদি! দিদ্ধান্ত এই বে, নিস্কয় ত্রহ্ম করণরূপা প্রাকৃতিযুক্ত হইয়া মেঘে বিহাতের ভার ক্রিমার উৎপাদক হইয়াছেন। কার্য্য কারণের অভেদ ভায়ে 'সং' কার্য্য, অসৎ কারণকে আশ্রয় করিয়াছেন নিশ্চয়। অবিকারী পদে 'অস্নি' শব্দের অন্তর্তি বিকার শোধন হৈতু সাক্ষাৎকার, অপরোক্ষ জ্ঞানসাধ্য আত্মলাভকেই লক্ষ্য করিয়াছেন। পুরুষদংযোগে দটেতক্সা প্রকৃতি দারা যে ক্রিয়া দস্তব হয়, তাহাকেই তিদিকার বলা যায়। সূর্য্য ও মণিদংযোগে যে অগ্নির ভাব, তাহাই বিকার। অয়স্কান্ত লৌহ যেমন অচল হইয়াও (শক্তিগুণে) সচলের সম্বন্ধ রাথে, তদৎ মারা ব্রহ্ম উভয়ে অক্রিয় হইয়াও সংযোগে সক্রিয় (বিকারী ) হয়েন। 'ব্রহ্মসং' অতএব তদ্বিকার দেই 'বিশ্বকার্যাও সং', নচেৎ ধর্মাধর্মের শুভাগুভ ফল নিক্ষল এক দীপ হইতে বহু দীপের স্থায় এক জ্ঞানে বছজ্ঞানের বাৎপত্তি হইয়া নানা চেষ্টাকারী, বন্ধমোক প্রবোধক, স্থর্গ নরক, পাণ্ডিত্য মূর্থম, ভিম ভিন্ন জাতি স্বভাবে পৃথক পৃথক পর্মাত্মা অমুভূত হয়েন, একারণ পরমার্থ ও ব্যবহারিক জ্ঞানদ্বয় স্বরূপ পক্ষদ্বর যুক্ত ( গুরু ) 'হংস পদ', একীকৃত ক্ষীরনীরের শোধনার্থ 'নোহং হংস চিৎ' ইত্যাদি সিদ্ধান্ত 'অস্মি' শব্দ দ্বারা সপ্রমাণ করেন ইহাও সত্য।

এইরূপে বজুর্বেদের মহাবাক্য দ্বারা 'আমিই সেই ব্রহ্ম' ইত্যাদি অধ্যাত্মজ্ঞান প্রত্যক্ষ অধিযঞ্জেনিশ্চয় করিয়া পরপক্ষের বোধার্থ সামবেদের মহাবাক্য 'তত্ত্বমিদ' পদের ব্যাথ্যা ক্রিতেছেন, ইতি দ্বিতীয়োহধ্যায়ঃ।

# পাতা সুভিত্যের বা।

# সামবেদ তত্ত্বমসি।

'তৎপ্রজ্ঞানমানন্দং ব্রহ্ম অহমন্দি'—দেই প্রকৃষ্টজ্ঞানানন্দময় ব্রহ্ম আমিই হই ইত্যাদি বাক্যে যে দেই ও এই পদ আছে তাহার উপর পূর্ব্ম পক্ষ হইতে পারে, কারণ সামবেদে তৎ পদ ও ডং পদের অর্থে ঈশ্বর ও জীব বলিয়া ছই বস্তর নির্দেশ হইয়াছে, স্থতরাং ভৎ পদলক্ষিত ঈশ্বরের সহিত ছং পদলক্ষিত জীবের সমতা বা ঐক্যতা কি প্রকারে সম্ভব ং—অনম্ভ জগৎকর্ত্তা ঈশ্বর সর্ব্বজ্ঞ, এবং যৎকিঞ্চিৎ শক্তিবান জীব অল্পজ্ঞ, তাঁহাদের ইতর বিশেষ প্রত্যক্ষই আছে ?। এই সন্দেহ ভঞ্জন করিতেছেন ষ্থা,—

''তচ্ছক্দেন পূর্ববং ত্বং শব্দেনাপরং পরামর্শতি। তৎ পরস্পারবিরুদ্ধং তৎ দৎ ব্রহ্ম পূর্ববাপরামৃষ্ঠীং একমেবাদ্বিতীয়ং ব্রহ্ম নাম রূপবিবর্জ্জিতম্। অথগুং ব্রহ্মেষ্ট্যুপনিষদিতি শ্রুতেঃ।

কেবলদাক্ষাৎকারস্বরূপং সং পরমাত্মা তৎপদেন বিশে-ব্যতে। ত্বং পদেনাপরং পরামর্শিতম্। অপরঞ্চ প্রধানং মায়া দা ব্রহ্মাশ্রেতা যথা বৃক্ষছায়া গৃহান্ধকারঃ। মায়াবেষ্ঠিত-চৈতন্মস্বরূপত্রয়ং প্রথক প্রথক বিশ্ব তৈজদ প্রাজ্ঞাঃ। ব্যক্তি দমষ্ঠি স্বরূপেণ বণ বণর্ক্ষবৎ জল জলাদয়বৎ একৈব পঞ্চবিংশতিতত্ত্বাত্মকা অনস্তা ভবন্তি"।

অর্থাৎ তৎশব্দে পূর্ব্বোক্ত পদ আর ছং শব্দে অপর প্রত্যক্ষ পদকে বৃঝার, অতএব পরোক্ষ অপরোক্ষ (প্রত্যক্ষ ও অন্তভূত) এই পরপার বিরুদ্ধ পদর্যকে অসি-পদে একত্র সংযুক্তকারী ব্রহ্মশক্তিবাণী কহিতেছেন, যে একমেবাবিতীয় নামরূপ—বিবর্জিত ব্রহ্ম নিত্য ভার বৃদ্ধ মুক্ত স্বভাব, কেবল তৃরীয় অবস্থায় সাক্ষীরূপে অবস্থিত, তাঁহার জীবছ কেথায়! "অথগুরুদ্ধের নাম উপনিবৎ" এই শ্রুতি প্রমাণে জীব কল্পনা স্থায় কল্পনা ও ব্রহ্মকল্পনা রহিত অথগু বিদ্যামান বে প্রমান্ম

তিনিই তৎপদে 'সেই' বলিয়া লক্ষিত হরেন। ছং পদে অপরব্রক্তি মায়া বা সাংখ্যদর্শনগৃত প্রধান বাঁহাকে ব্রক্ষাপ্রিতা বোধ হয়, তাঁহাকেই গ্রহণ করিতে হইবে,
বেমন গৃহছায়া-অন্ধকার গৃহাদি অধিষ্ঠান হইতে অতত্র নয়, অথচ তৎস্বরূপপ্র
নয়। সেই মায়াবেটিত চৈতন্তে দর্পণ প্রতিবিশ্ববৎ পৃথক পৃথক গুণে প্রতিভাগনান 'এই' বিশ্বতৈজ্ঞল প্রাক্ত. ঈশ্বর জীব মায়া স্টিস্থিতিপ্রলয়ের অভিমানী
হয়েন। এই ত্রিধা মায়া, ব্যান্ট সমন্তি রূপে বন ও বনর্ক্ষ, জল ও জলাশয়াদির
মত এক এবং অনেক উভয়াত্মক রূপে প্রতিভাগিত হইতেছেন। সেই পঞ্চবিংশতি
তত্ত্বান্মিকা কালশক্তিই পুরুষবোধে অনস্তা হইয়াছেন। ছং পদবাচ্য স্থিতির কারণ
জীবের অস্তপ্রবিষ্ঠ ভোক্তারূপ লিক্সদেহী, যজ্বিংশ মহাপুরুষ, প্রাণাত্মা তৎ
পদবাচ্য স্ক্রনকর্তা ও সংহারকর্তা ঈশ্বর-কাল হয়েন, আর অসিপদে চৈতন্তমাত্রে
উভয়ের ঐক্যতা ইহা 'জীবেশ্বব্রক্ষ' নিরূপণ উপলক্ষে সামবেদের প্রেণিত্র ভাগের
সর্বত্রে গীত হইয়াছে। শ্রুতি:—

"এক এব হি ভূতাত্মা ভূতে ভূতে ব্যবস্থিতঃ। একধা বহুধা চৈব দৃশ্যতে জলচন্দ্ৰবৎ "।

অর্থাৎ একই পরমাত্মা সর্বভ্তে পৃথক পৃথক অনেক রূপে জলে চন্দ্রপ্রতি-বিষবৎ দৃষ্টমান হয়েন, প্রকৃতি পত্নী স্বহারে পিতা হইতে পুত্র, পুত্র হইতে পৌত্র রূপে পৃথক পৃথক দৃষ্টমান হইরা সকল ঘটাকাশকে পূর্ণ করিতেছেন। এই প্রকারে পূর্ব্বপক্ষ দিদ্ধান্ত পূর্ব্বক স্বীয়াভিপ্রায় প্রকাশ করিতেছেন।

"অত্র দ্রফী ব্রক্ষৈব। একো দেবঃ সর্বভূতান্তরাত্মা একং রূপং বহুধাঃ যঃ করোতীতি শ্রুতেঃ। তত্র দৃষ্টান্তমাহ রবি-র্লোকচেন্টা নিমিত্তং যথেতি। সঃ পরমাত্মা প্রপঞ্চরহিতো নিপ্ত ণঃ কেবলমাকাশ্বদ্যাপকঃ। শব্দগুণমাকাশং নিঃশব্দং ব্রক্ষোচ্যতে ইতি শ্রুতেঃ অতঃ স্বতশ্চৈতত্যঃ বিকল্পন্থ বিজ্ঞান্ত কথমিতি চেৎ ব্যাপকত্বাৎ। অনন্তশক্তিময়ত্বাৎ ব্রহ্মদ্রেইতঃ কথমিতি চেৎ ব্যাপকত্বাৎ। অনন্তশক্তিময়ত্বাৎ ব্রহ্মদ্রেইতঃ কথমিতি চেৎ ব্যাপকত্বাৎ। অনন্তশক্তিময়ত্বাৎ ব্রহ্মদ্রেইটা মায়া দৃষ্ঠা। তৎপদবাচ্যঃ পরমাত্মা সভামাত্রেন পরা পশ্যন্তী মধ্যমা বৈধরীরূপেণ তৎপদেন ব্রহ্ম তংপদেন মায়া, অসিপদেন বেদঃ প্রথমজাদ্বেহ্মণঃ পশ্চিমবক্তেশাভিব্যক্তির্ভবতি, কাণ্ডত্রেয়ং মন্ত্রকর্মজ্ঞানেতি তৎ

भागर्ग खः भागर्गाश्मिभागर्गः। विकाताः मह खारिम्हव বিদ্ধি প্রকৃতিসম্ভবান ইতি ভগবদ্বাক্যাদ্যথা বেদাস্ভেহপি অনাদ্যবিদ্যাং বদন্তি হংসন্তর্হি দ্বৈতোৎপত্তির্ভবতি, অদ্বৈতং ন স্থাদেতৎ সত্যয়। ব্রহ্মব্যাপকত্বেন মর্য্যাদারহিত অনন্তং স এক এব উপাধিভেদেন ত্রিধা ভবতি জীবেশ্বর ব্রহ্মেতি. অবিদ্যা মায়া চিচ্ছক্তীতি, তত্ত্র চিচ্ছক্তি ব্রহ্মাশ্রিতা, অবিদ্যা জীবাশ্রিতা মায়া হাসো মদোন্মাদ করীশ্বরাশ্রিতা। চিচ্ছ-ক্তিস্ত্র, অৰ্দ্ধমাত্রা স্থিতা নিত্যা ধামুচ্চার্য্যা বিশেষত ইতি সপ্তশতীপ্রামাণ্যাৎ সা যায়া ব্রহ্মসন্তা মাত্রেণ চেত্রনা ভবতি ৷ যথা সূর্য্য সত্তায়াঞ্চক্ষুঃ প্রকাশো ভবতি, তথা নিষ্কারণতয়া ব্রহ্মসতায়াং মায়া বিকারিস্থং ভবতি তত্তু বিকারং দ্বিবিধং মায়া অবিদ্যা চ। তত্ত্র মায়া প্রতিবিদ্বিতং চৈতন্মনীশ্বর ইত্যুচ্যতে। অবিদ্যা জীব ব্যামোহিণী। অবিদ্যা প্রতিবিশ্বিতচৈতণ্যং জীব ইত্যুচ্যুতে। মায়া ঈশ্বরাশ্রয়ে মোহিণী। চৈতন্তং সর্ববজ্ঞত্বং সর্ববজ্ঞত্বং ঈশ্বরোহনিমাদ্যফ সিদ্ধ্যধিষ্ঠিতা ভবতি, তস্থ নাম বিষ্ণু সত্ত্ত্বপ্রধানস্তম্ম স্বরূপং ত্রয়ং, ব্রহ্মা বিষ্ণু রুদ্রে ইতি। তজ্জগদুৎপত্তিকারণং ব্রহ্মা রজোগুণপ্রধানো, রজোগুণ প্রতিবিদ্যিতচৈতন্তং ক্রিয়াশক্তিরপেণ জগত্তৎপত্তিং করোতি। তম্ম বিষ্ণোঃ সরূপং তৎপদপ্রথমাংশো ত্রন্ধা দ্বিতীয়াংশো বিষ্ণুস্তৎ প্রতিপালকঃ সত্ত্বগুণপ্রতিবিশ্বিতং চৈতন্ত্রং বিষ্ণুরিত্যভিধীয়তে। স বৈকুণ্ঠাধিপতিরিচ্ছা-শক্তি রূপেণ জগৎপালনং করোতি, তস্তাংশা অবতারা মৎস্থকুৰ্মাদয়ঃ কিমৰ্থং ইতি চেৎ তত্তাহ—

> "যদা যদা হি ধর্মত গ্লানিভর্বতি ভারত। অভ্যুত্থানমধর্মত তদান্মানং স্কাম্যাহম্"॥

দ বৈকৃষ্ঠনাথ লোকা শ্রয় তে লুতাতস্তম্ভায়েন জগছৎপত্তিভ্বতি, স জগছৎপাদকশ্বরূপ স্বজতি, পালয়তি, সংহরতি
যোগমায়ারঢ়ো ভবতি। তন্মাৎ কারণোপাধিরীশ্বরঃ
কথ্যতে। তত্র কার্য্যোপাধিকৈতন্তং জীবশব্দবাচ্যমুচ্যতে।
স জীবোহবিদ্যাশক্তিপ্রধানো ভবতি। সাহবিদ্যা পঞ্চস্বরূপা কথ্যতে। পঞ্চপর্ববাহবিদ্যাশক্তিভ্বতি শৈশবাদিরুদ্ধান্তপঞ্চাবন্থা ক্রমান্তিদ্যতে। পঞ্চাবন্থান্ত্র যজ্জ্ঞানং
তদবিদ্যাশ্বরূপং পরমার্থং শ্বস্থরপজ্ঞানরহিতং কেবলং
দেহাভিমানমাত্রং ভবতি। তদবিদ্যাপরিচ্ছিন্নং চৈতন্তং
বর্ততে। কারণং ত্বেকমেব, কার্য্যং তু বিকার্য্যানত্বাৎ
অনেকস্তত্ত্বদুটান্তমাহ শ্রুতিঃ"—

"যথেহ সৌম্য একস্মান্ মূৎপিগুদ্ধহব উদক্ষরা জায়েরন্। বাচারস্তং বিকারনামধেয়ং মৃত্তিকেত্তেব সত্যম্।"

অনেকধা কার্য্যং কারণস্ত মূলপ্রকৃতিঃ এক এব, কারণ-ভৃতগুণসাম্যং প্রকৃতিঃ সা চরাচরাত্মিকা ত্রিধা ভবতি।— 'পরমাত্মাশ্রিতা মারা স্ফিস্থিত্যস্তকারিণীতি শ্রুতঃ— সা মারা জগৎকারণহেতুর্ভবতি। এবং অমুনা প্রকারেণ কার্য্যকারণাত্মকং বিশ্বং ভুবন-কোষং নিরুপ্যতে।"

অর্থাৎ দ্রষ্টা একমাত্র ব্রহ্ম। শ্রুতি বলেন দর্ক্ভৃতের অন্তবান্থা এক দেব, যিনি একরপকে বহুধা করেন, যেমন এক স্থ্য দকলচক্ষ্কে প্রকাশ করেন। ব্রহ্মই দ্রষ্টা মায়া দৃখ্যা। কার্য্যকারণাত্মিকা প্রকৃতি পরমপ্রস্থ সন্থায় পরা পশ্রুতী মধ্যমা বৈথরী বাণী রূপে তৎপদবাচ্য ব্রহ্ম, তং পদবাচ্য মায়া (প্রধান) এবং অসিপদবাচ্য বেদ, প্রথমজ ব্রহ্মার পশ্চিম বজ্তু হইতে আবিভূ তা হয়েন। সেই বেদ মন্ত্রক্ষ ও জ্ঞান এই কাণ্ডত্রয়ে 'ত্রিধা দর্গ' বিস্তার করেন। 'এক কি অনেক' ইত্যাদি প্র্রেপক স্থাপনানস্তর 'এক এব' বলিয়া দিন্ধাস্ত হারা দ্বিতীয়ের আশক্ষা নিরাশ করিয়াছেন। মায়া-উপাধি, দ্বিধাকারে ছায়া, ফেণ, অন্ত বা লতার স্থায় ছই প্রক্ষের আশিতা, অতএব বিদ্যা অবিদ্যা উপাধিগণে সর্ক্তিক অরক্তম্ব কর্মনায় জীব ও

ঈশ্বর সংজ্ঞার ভেদ হইয়াছে, পরস্ক তত্ত্তয়ের সাক্ষীস্বরূপ চৈতত্ত এক বৈ তুই নর। ভগবদগীতা প্রমাণে মারা দৈবী, গুণময়ী ও হুরত্যয়া ইতি ত্রিধা, ত্রিগুণাস্মিকা, অর্থাৎ সম্বন্তবে দৈবী প্রকাশবতী, রজোগুণে গুণময়ী কলাবতী, এবং তমগুণে চুর-ত্যয়া, ঘোররূপা ভয়ানকা, বিশ্বয়করা বা অনির্ব্বাচ্যা। একারণ তৎপদলক্ষিত পরমাত্মস্বরূপ জ্ঞানপ্রাপ্তি বিনা মায়ার পার উত্তীর্ণ হওয়া অসাধ্য বলিয়াছেন। এত-मर्थ राहे राम अमुक वर्षन बीता आधान किन रामन करता, अ विष बाता हमन वा ट्रिय ब्लाटन विमर्ब्जन कवल: जेमानीन स्टायन देशां दानवाटका जवर दर्मान्यांनस्वी গ্রন্থে প্রতিপাদিত হইয়াছে। প্রকৃতি পুরুষ উভয়েই অনাদি বেমন ভগবলগীতায় বলিয়াছেন, দেইরূপ বেদাস্তেও 'অনাদি অবিদ্যা হইতে দ্বৈতাংপত্তি ইহা সত্য' ইত্যাদি প্রমাণ প্রাপ্ত হওয়া যায়। পরমান্মা জীবেশ্বর ত্রন্ম নামে মায়া অবিদ্যা চিচ্ছ-ক্তির আশক্তিপ্রযুক্ত হ্রম্বদীর্ঘপু,ত রূপে প্রকাশ হইন্নাছেন। চিৎশক্তি হ্রস্বা,মায়া দীর্ঘা এবং অবিদ্যা প্লুতা হয়েন। 6িৎশক্তি অর্দ্ধমাত্রা গুণদাম্যাবস্থায় নিত্য-অনুচার্য্যা অবিশেষ রূপা নির্বিশেষ ব্রহ্মাশ্রয়া, যথা চণ্ডীমাহাত্মে,—'অর্দ্ধনাত্রা মূল প্রকৃতি প্রণবের উর্দ্ধভাগে নিত্য অবস্থিতি করেন' যিনি তড়িদ্দামের স্থায় কেবল চিদাকারা 'জড়ানাং চৈতন্তং' পরমা প্রকৃতি বলিয়া নিগম শাস্ত্রে নিরূপিত হইয়াছেন। ইকারাকারা নিত্যা নেই পরমা শিবসংযোগে দীর্ঘা পরাবিদ্যাভাবাপনা ঈশ্বরাত্মিকা মায়াকপিণী ঈ হয়েন। ঈশ্বরাশ্রয়ে তিনিই বিধা, মায়া ও অবিদ্যা, অর্থাৎ স্থূল স্ক্ भतीत परमत छे९ शामिका भूषा रखन । अन्याकामञ् निकासरहे स्वेत्रतम्ह, याहारक 'অপাণিপাদো যবনো গৃহিত্বা' বলিয়া শ্রুন্তি স্তুতি করেন, আর চতুর্বিংশতি তত্বাত্মিকা সুল দেহ এই প্রত্যক্ষ বাহাকে জীবদেহ বলা বায়। অন্নময়ে প্রাণময় ও বিজ্ঞানময় একত্রিত আনন্দময় জীবকেই 'শিব' বলা যায়। তাঁহারি অন্ত নাম বিষ্ণু। তিনি সত্ত্ত্বণ প্রধানতায় তৎপদের প্রথমাংশ ব্রহ্মা, তাঁহার প্রতিপালক বৈকুষ্ঠাধিপতি, ইচ্ছাশক্তির প্রভাবে ধর্ম রক্ষার্থ মৎস্যাদিরপেও অবতীর্ণ হয়েন। ত্রন্ধার প্রার্থনায় বিষ্ণুর অবতারাদি ধারণ যাহা পুরাণাদিতে স্থব্যক্ত আছে তাহাও সতা।

ক্ষ সেই তৎপদের তৃতীয়াংশ, যিঁনি ভৈরবাদি অবতার ধারণ পূর্ব্বক স্বতো অনস্তর্শক্তি শঙ্ক্ষণ কালাত্মা নামে প্রলয়কালে এই সমুদয় জগৎকে আত্মনাৎ করেন, অর্থাৎ 'অহমেব' কেবল আমিই হুই, ইত্যাকার অহঙ্কার করত বিকট অট্টহাসে দিখ্যাপ্ত করেন।

এতাবতা তৎপদলক্ষিত 'মান্না প্রতিবিধিত-চৈতন্ত ঈশ্বর' স্থ্যকোটির স্থায়

প্রকাশক, যমকোটির ভাষ ভয়ানক, শক্তিত্রয় সম্পন্ন ভগবান পদবাচ্য হয়েন। সেই হরিই লোকাশ্রয়, উর্বনাভীর ভাষে জগৃৎ প্রকট করেন। কারণ রূপে এক কার্য্যক্রপে অনেক হয়েন। এক মৃৎপিগু হইতে অনেক ঘটাদি জলপাত্র হয় কিন্তু ঘটের নাম কেবলমাত্র, তাহার উপাদান কারণ মৃত্তিকাই সত্য হয়। অতএব মহত্ত হইতে শরীরয় সপ্রধাতু পর্যাস্ত সকলি অবিদ্যাসন্তব, জ্ঞান মারাংশ, স্বস্করপান্ত্রভূতি চিদংশ হয়। এই কার্য্যকারণাত্মক জগৎকে 'ভূবন কোর্য বিলয়া শাস্ত্র ব্যাধ্যা করেন যথা,—'ব্রদ্ধ হইতে হাবর পর্যান্ত চকুর্দশ ভূবন'।

| > | ব্ৰহ্ম            | ৭ কৃত্               | ১৩ গায়ত্ত্যাদি শক্তি |
|---|-------------------|----------------------|-----------------------|
| ŧ | মায়া             | ৮ সনকাদিঋষি          | ১৪ হ্রবা হ্রে, নর     |
| 9 | ঈশ্বর             | <b>৯ মরিচ্যাদি</b> " | চতুর্বিধ জীব।         |
| 8 | প্তণত্রর          | ১০ সায়স্তবাদি মহু,  |                       |
| œ | বিষ্ণু            | ১১ কশুপাদি প্ৰজাপতি, |                       |
| ৬ | ৰক্ষ <del>া</del> | ১২ আদিত্যাদি গ্রহ,   |                       |

এই চতুর্দশ আবরণে আবৃত হইয়াও ব্রহ্ম এক অদ্বিতীয় নিত্য স্বতম্ত্র নিরঞ্জন আছেন। বাহ্য ও অভ্যন্তর সর্কত্রেই বর্ত্তমান স্বরূপ। এক আহ্ব (১) বেমন গুণপ্রাপ্তে বৃদ্ধি এবং গুণাভাবে স্বস্বরূপে একই থাকে তদং।

শক্তিপ্রধান জগৎ, শক্তিহিন পুরুষ ভোক্তা নহেন। স্বশক্ত্যাভিমানী ব্রহ্ম ঈশ্বাদি জীরাকারে কর্ত্তা ভোক্তা হয়েন। কর্ত্ত্য ভোক্ত্য অভিমানশ্ন্য উদাসীন ব্রহ্ম চৈতন্যে (অ মাত্রে) ভেদাভেদ সমতা হইয়া যে অইছত ব্রহ্মভাব উদায় হয়, তাহাকেই নির্ব্তাণমুক্তি বা কৈবল্যভাব বলাযায়, আর প্রবৃত্তি পথের পথিক, পাণ পুণা ভেদজ্ঞান নিষ্ঠা পরায়ণ জীবেশ্বর, উপাশ্চ উপাদক, ভাবভক্তির তারতমাে সালোক্য, সামীপ্য, সারূপ্য মুক্তি যাহা উক্ত হইয়াছে তাহাও মায়াবিধি সত্য, তাহা হইতে পুণাক্ষরে পুনর্বার জয় গ্রহণ (শরীর ধারণ) হইয়া থাকে তাহা শাল্পত ও যুক্তিত স্প্রমাণ হইয়াছে। এই চতুর্দশ ভ্রনান্তর্মত দার্দ্ধমান্তা ত্রেরাদশকলাআ্বিকা পরা অপরা বিদ্যার পরোপার উপনিষদ্ প্রতিপাদ্য চতুর্দশস্থানীয় ব্রহ্মধাম প্রাপ্তি করিলে আর ভেদাভেদ থাকে না, তথায় অবৈত্ব ব্যাপক্ষত্রার চিত্তের নাশ হইয়া একম্ব উদয় হয় এই ভাব। এই চতুর্দশভ্রননিবাসী আকাশ লক্ষণ কার্য্যাপ্রত-চৈতন্য চিদাকাশ-জীব, হয়েন। শিব ও জীব, জীব ও জীব, সক্রি

<sup>\*</sup> কোৰ,-আৰৱণ, গৃহ।

জীব, জীব ভিন্ন নিজ্জীব যাহা তাহা জীবওনয় শিবও নয়, কিন্তু বাচাবস্তুন মাত্র মিথ্যা। এই জীব বৌদ্ধমতে 'নিত্য ও অবিনাশী', সাংখ্যমতে 'এই জীব ভিন্ন ঈশবের অভাব অথবা ইশ্বর স্বরং জীবাকারী হইয়াছেন'। বেদাস্তমতে এই জীব ও ঈশবের অভেদ বেমন ঘটে মৃত্তিকায়, এক কারণ রূপ অপর কার্য্য রূপ হয়েন। নিমিত্ত উপাধি, মানা-অবিদ্যা।

এইমতে তৎপদ ও দং পদ শোধন পূর্বক, ওপাধিক ভেদ দর্শনান্তে চৈতন্য-মাত্রে অভিন্ন অবশেষ লক্ষ্য করিয়া 'তত্ত্মসি' পদত্তব্যের পরম্পর ভেদ ও ঐক্যতার দিদ্ধান্ত 'একমেবাদ্বিতীয়ং ব্ৰহ্ম নেহ নানান্তি কিঞ্চন' এই শ্ৰুতির নানাত্ব দোষাসন্ধা निरंध कतियां कहिएछएन दय, मामत्त्रतम्त महावादका वश्व बर्यात ज्ञानहा नाहे, त्य হেতু একবম্ব 'জীবেম্বর ব্রহ্ম' চিৎশব্দে প্রাপ্তি হয়, একারণ অদিপদে দেই 'চিৎ' উপলক্ষে জীবেশবের ঐক্যতা সাধিত হইয়াছে। স্বং পদবাচ্য মায়াই উপাধি; দেই মায়ার অভাব শীল্লগা, চঞ্চলা, ছে হংসিকে ? মহামেঘারুকারসম অজ্ঞান-জাড্যে মারা (বিদ্যারূপে) প্রমান্মজ্যোতিকে চক্র সূর্য্যের ন্যায় বা তদাকারে, দিবারাত্র ষষ্টিদওমধ্যে দেখানমাত্র; অবিদ্যাও জীবচৈতন্যকে নক্ষত্রাকারে দেখা-নমাত্র আবদ্ধ করিতে পারেন না। বৈদিক মহাবাক্য মনন দারা আত্মার অবিদ্যা অন্ধকার দূর হইয়া আঠ বোধ উদয় হয় অন্যথা হয় না। সামবেদে এই অশ্রীরী वांगी आकर्नन शृक्तक मनन ও निषिधामन महकादि आधा जीवमुक हदमन, यथा,-'বং প্রজ্ঞানমাননং ব্রহ্ম অহমন্মি তত্ত্মদি'—হে জীব! 'যে প্রজ্ঞানানন ব্রহ্ম जामि इरे जारे जूमि रुअ'। न९ 'घर' मात्रारगार 'हि९'; घर 'हि९' रगारा जानन-স্বরূপিনী, এবং উভয়ের মিথুন 'সচ্চিদানন্দ', তাহা প্রণব-প্রতিপাদ্য প্রমাত্ম শক্তে অথর্কবেদের মহাবাক্যে প্রকাশ করিতে অভিলাষী স্বামীজী 'অয়মায়াব্রদ্ধ' পদের মাহাত্ম বৰ্ণন করিতেছেন।

ইতি তৃতীয়োহধ্যায়:।

# অথৰ্ববেদ। অয়মাত্মা ব্ৰহ্মঃ।

'অত্রায়ং শব্দঃ প্রত্যক্ষ জ্ঞান বচনাৎ সোহয়ং দেবদত্ত ইত্যাদি'।

পূর্ব প্রাপ্য মায়া ব্রহ্ম মিথুনের দিদ্ধান্ত উপলক্ষে 'অয়ং' শব্দের অর্থ করিতেছেন। ''অয়ং' ( এই ) শব্দ প্রত্যক্ষকে বুঝায়, যেমন এই দেই তৎकाल তদেশ তদবস্থা এবং এতৎ কালাদি বর্ত্তমানাবস্থা দেবদন্ত। এতহুভয় পক্ষের সম্বন্ধত্যাগে ধেমন কেবল চৈতন্ত মাত্রে লক্ষিত দেবদত্ত সন্তাই প্রতাক্ষ হয়, তদ্বৎ এই দৈত স্প্রির পূর্বের মধ্যে ও অস্তে "দেই আত্মাই প্রসিদ্ধ" ইত্যাকার পরামর্শে প্রত্যক্ষ জ্ঞান বোধক 'এই' শব্দ দারা তাঁহাকে প্রতিপাদন করিতেছেন। ঘট হইতে ভিন্ন পদার্থ আকাশ যেমন ঘট মধ্যে প্রত্যক্ষ হইয়। আকাশই থাকে ঘট হয় ना, দেইরূপ দেহমধ্যে দ্রষ্টা দেহী আপনাকে দেহ বিবেচনা করেন না। বাক্রন্তি দারা আপনাকে স্থেয়ের ন্তান্ধ সাক্ষীমাত্র নিশ্চয় করেন। পরাপর পরমাত্মা স্বয়ং স্বাপনার প্রকাশক একারণ মায়ার ও প্রকাশক হয়েন। তাঁহারি সন্তামাত্রে প্রপঞ্চের চেতনা হয়, ঘাঁহাতে অহংতা মমতা, তব, মম, ইত্যাদি দ্বৈতার্থ প্রকাশিকা বাণী পৃথক পৃথক প্রকট হইয়া এক জ্ঞানকে ত্রিধাকারে ধারণ করেণ। অতএব সেই আত্মা ওনিবার যোগ্য মননের ধোগ্য ধ্যানেব বোগ্য এবং দর্শনের যোগ্য হরেন যাজ্ঞবন্ধ্য ঋষি এই প্রকার উপদেশ মৈত্রেরীর প্রতি করিয়াছেন তাহাও সতা। দেবদত্ত সত্তাস্থানে যে চৈত্রত মাত্র ককা হয়. তিনিই সম্পূর্ণ জ্ঞানবিৎ, যেমন ঘটাকাশকে জানেন সেইরূপ মহাকাশকেও জানেন। এই প্রকারে নানা বস্তুরও জ্ঞান হয়। অনু প্রমাণ দ্বারা বৈমন বৃহৎ প্রমাণ জানা যায়, সেই রূপ কুদ্র এই অস্তঃকরণ চেষ্টায় বৃহৎ ঐশীক চেষ্টাও বোধ-গমা হয়। 'হাদয়াকাশে চিদাদিত্য নিরস্তর উদিত আছেন,' এবং "হাদরকমল মধ্যে দীপৰৎ বেদসার আত্মাকে জান',—ইত্যাদি শ্রুতি প্রমাণে এই আত্মাকেই সাক্ষাৎ প্রত্যক্ষ করিবার নিমিত্ত 'অয়ং' শব্দ প্রয়োগ হইয়াছে জানিবে। হে হংসি! ত্রিশক্তি সম্পন্ন এই আত্মা সমস্ত প্রাণীমাত্রের অন্তর্যামী স্বরূপ এক, একারণ শঙ্করভাষ্যে 'অয়ং' শব্দ বিশেষণে স্বপ্রকাশকত্ব গ্রহণ করা হইরাছে। এতাবতা অমং শব্দে প্রত্যক্ষ 'এই' বলিয়া আত্মাকে জীবে বা (জগতে) বিরাটে লক্ষ্য করিয়াছেন।

অয়ং শব্দের অর্থ করিবা, তাহাতেই তটন্থ লক্ষণা-মারা জগছৎপত্তি স্থিতি লর প্রমাণ প্রাপ্ত হইয়া, বিক্ষেপ স্বরূপ ব্যাখ্যানের সহিত চৈতন্ত স্বরূপ নিরূপণ করি-তেছেন যথা,---

"জগদাঙ্গুরকন্দায় সচ্চিদানন্দমূর্ত্তয়ে। "তত্মাদেতত্মাদাত্মন আকাশঃ সম্ভূতঃ।

''উৰ্দ্ধমূলোহবাক্শাথ এষোহশ্বগঃ সনাতনীয়

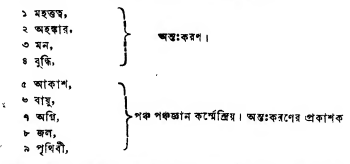
''ত্দেব শুক্রং তদ্বক্ষ তদেবায়তযুচ্যতে।।

"তত্মিল্লোকাশ্রিতাঃ সর্ব্বে তত্ত্বনাত্মেতি কশ্চন।

''এতদৈতৎ''॥

অর্থাৎ জগদাস্থ্র কন্দ সচিদানন্দ গুরুষ্ঠিকে নমস্কার, শ্রুতিমতে বাঁহা হইতে আকাশ প্রকাশ হইরাছে। কার্য্য দৃষ্টে কর্তার অনুমান জ্ঞানকে তটস্থ লক্ষণা বলে, একাবণ দেই বা এই আয়া হইতে আকাশ হইরাছে বলাতে আকাশদতে কর্ত্তার অনুমান বিদ্ধ হইল। এতৎ শ্রতিমতে তিনি আছেন তাহা অনুমান বিদ্ধু বটে, কিন্তু তিনি কিন্তুপ তাহ। নির্ণয় হয় নাই। অতএব অন্তশ্রুতি দৃষ্টে সেই কার্য্যের লক্ষণ পরিদর্শন করিয়া কর্ত্তার স্বরূপ নিরূপণ করিতেছেন। এই অনাদি সংসার त्रक्षत्र नाम अभ्रथ, रकनना हेश श्रीतिकर्ण अञ्चर्णाजार विकारामान हत्र। किन्न ইহার মূল উর্দ্ধে বলাতে সর্ব্বোপরি যে বিষ্ণুর পরম পদ তথার বুরিতে হইবেক, যুখা হটতে ওঁকারমূল অঙ্করিত হইয়া দেব তির্যাগাদি নানা যোনি ও অবস্থারূপ অধে।-গামী শাথা সকলের সহিত অনম্ভকাল হইতে বর্তমান রহিরাছে। প্রতিক্রণে পরি-ণামী হইয়াও চিরস্থায়ী, এমন বৃক্লের মূল অবগ্র গুদ্ধবীক হইতে পবিত্র ক্লেত্রে অক্ত রিত হইবাছে সন্দেহ নাই। অতএব মূলপ্রক্তি চিচ্ছক্তি সেই পবিত্র ক্ষেত্র, বাহাতে শুদ্দমত আত্মবীজ্জাত বৃক্ষে অমৃত ফল উৎপদ্দ হইতেছে। তিনিই অক্ষর ব্রহ্মবেদ, তিনিই অমৃত স্বরূপ। দেই অমৃত (কর্মফল) আস্বাদনার্থ সকল লোক ইঠার আশ্রিত, তদতিরিক্ত আত্মা আর কে আছে ইহাই সত্য। এই কর্মকলামৃত রসা-বাননকারী আত্মাই স্বভাব নামে জীব পদবাচ্য হয়েন। ভ্রাদি লোক সকল দেই বীজান্থুর আশ্রর করত: বর্ত্তমান আছে। উর্দ্ধ শব্দের উকার তৈজদ, প্রণবের **বিতীর মাত্রা, গায়ত্রী বিতীর পাদ, মৃত্তিকা হইতে ঘটের ক্লার ত্রন্মের কার্য্য স্বরূপ** হরেন। অতএব কার্য্যকারণ কর্ত্তারূপে ব্রহ্ম প্রপঞ্চের উর্চ্চে নিয়ে ও মধ্যে নিত্য শুদ্ধ বৃদ্ধ মুক্ত স্বভাবে অবস্থিত আছেন ইহা ভাষাকারগণ কহিয়াছেন।

অপিচ। এক চৈতভের জানাদি শক্তি জিওণে নবধা হইরাছেন। এই নব-রসাক্ত অর্থফনে কে লা আসক্ত হর ?। সর্বজ্ঞতা, তৃপ্তি, জনাদি বোধ, স্বাতরতা, নিত্য অনুপ্রম, অনস্তশক্তি (পরাক্রম) ইচ্ছা, ক্রিয়া ও জ্ঞান এই নবশক্তি সম্পন্ন মহেশ্বরই জগরীজ স্বরূপ, তাঁহা হইতে কাল কর্ম স্বভাব অঙ্করত্রর প্রকাশ হইরাছে এ প্রকারেও বেদে কথিত হইরাছে। এই অঙ্করত্রর হইতে মূল প্রকৃতি উন্নিতা হয়েন। সেই রক্ষের মূল, মূলপ্রশ্বতি মায়া, তাঁহারি তিন গুণে তিনটা অঙ্কর স্বরূপ ত্রিদেব, কিন্তু বীজ এক মহেশ্বর (ব্রহ্ম) বিনি ওছা এবং অমৃত। সেই রসে অভিষিক্তা ত্রিগুণা চিচ্ছক্তি অঙ্করত্রয় হইতে নব-শাথা বিত্তার করিয়া বিশাল রক্ষাকার এবং কল জক্ত অনেক ভোকা জীবের আধার হইরাছেন। এই সকল জীব সতত তাঁহাতেই বাদ করে, কেবল ইচ্ছামতে কথন এ শাথায় কথন ও শাথায় বিহার করে মাজ। সেই নব শাথা যথা,—



পঞ্চ কর্ম্মেক্রিয়কে উপশাথা, পঞ্চ তন্মাত্রকে বিষয়, ষটড়খর্যারস, শুক্লাদি রূপ, অগুজাদি ফল এবং শাথার সহিত ঋগাদি চারি বেদকে পত্র স্বরূপ ব্যাখ্যা করিয়াছেন।

এই শব্দ ব্রম্মের রূপ, ইহাঁতেই চতুর্দশ বিদ্যার স্থান। চারি উপবেদ অপ্টাদশ পুরাণ, ভারত রামায়ণ, বাদ্য, কাব্য, নাটক, অলঙ্কার, সাহিত্য, পিঙ্গল, জ্যোতিষ, বৈদ্য, দর্শন, মন্ত্রশান্ত ইত্যাদি অস্থমানাকার নানা শান্তরূপ শাথা পত্র বিশিপ্ত এই বৃক্ষের নব প্রকার ভক্তিরূপ পূশুও হর। শ্রবণ, কীর্ত্তন, শ্বরণ, চরণ সেবন, আর্চন, বন্দন, দাশ্য, সথ্য আর আত্ম নিবেদন। চারি ফলের স্থাদ স্বরূপ ধর্মার্থ কাম মোক্ষ চারিটী গুণও আছে। হে হংসি! এই বিশাল বিশ্ব বৃক্ষের বিস্তার বর্ণনা অনেক, কিঞ্ছিৎমাত্র উল্লেখ করিলাম। ইহার মূল অনস্তশক্তি মহেশ্বর, যিনি বীজস্বভাবে জ্যোতির্ময়। যথা গীতা,—

# "দর্ববোনিরু কোন্তেয় মূর্ত্তরঃ দম্ভবস্তি যাঃ। তাসাং ত্রক্ষ মহদ্যোনিরহং বীজপ্রদঃ পিতা"॥

चर्था९ नकन परिंदछ रा मूर्खि (मर्थ, दर चर्ड्न ! माग्रारे छाहात जननी, वरः বীজ প্রদাতা পিতা আমি বাস্থদেব হই।—'বীজরূপে অব্যন্নীত্মা নানা রূপে অবতার গ্রহণ করেন' ইত্যাদি ব্যাসবচন প্রমাণে আনন্দময় ব্রদ্ধই জগদীজ, জীবেশ্বর ক্রপে বিস্তৃত হয়েন। স্থানন্দ মূল, গুণ পল্লব, তত্ত্বশাথা, বেদাস্বপূপ মোকরসপূর্ণ স্থপক ফলময় তুক্ব তক্ব হরিকে পরিত্যাগ পূর্ব্বক হে মানদ বিহক। সংসার রূপ গুদ্ধ অথথ বুক্ষে কেন আদক্ত আছ় !—ইত্যাদি শ্বতি প্রমাণে এই উদ্ধান অধোশাখা, কালকর্ম সভাবাধ্য প্রকৃতির ক্ষোভে প্রপঞ্চ উৎপত্তি এ প্রকার নিশ্চর হইয়াছে। কাল এখানে উপাদান স্বরূপ, যত্র কাল তত্ত্বর্কা, যত্র কর্ম তত্ত্ব স্থভাব ইত্যাকার সাহচর্য্য সম্বন্ধে মায়ার স্বরূপ স্থানিতে হইবেক। মায়া ছায়া, প্রাপ্য, দৃশ্রা, 'স্পর্শা'। দেই ছায়া-পুরুষ চৈতক্তবোগে বৈকারিকী হয়েন। নির্গুণ ব্রহ্ম-চৈততে গুণমন্ত্রী কালকর্ম স্বভাবাকারা মারা সচৈত্তা হইয়া সমবার রূপে বুক্ষাকারে পরিণাম প্রাপ্ত হয়েন। অনাদি প্রকৃতি পুরুষের মধ্যে এই ভেদ বে প্রকৃতি গুণ বিকারে অন্তঃশীলা, ক্ষােদরযুক্তা আর নিগুণ পুক্ষ অপরিণামী নিত্য নির্বিকার সাক্ষীমাত্র। আত্মা প্রকৃতি সঙ্গে প্রত্যক্ষ হইয়া আবার অপ্রত্যক্ষও হয়েন, কিন্তু সে তাঁহার স্বীয় স্বভাব নয়, উহা মায়ার স্বভাব। প্রকৃতির পরিণাম কালে, দেহ বা রূপ পরিবর্ত্তন কালে আত্মার যে পরিণাম দৃশু হয়, তাহাই প্রকৃতির অবস্থা। মায়া পুরুষযোগে সচৈতক্তা কিন্তু স্বভাবে অচৈতক্তা হয়েন। আত্মা তৎকালে, त्महे मः योग ७ वित्रांश कांत्न, अन्य मत्रवद, व्यवद्यां ब्राह्म श्रीकां कराया । यक्ति প্রকৃতি স্বীয় রূপ পরিবর্ত্তন কালে আপন স্থূলাংশে সচেতনা থাকেন, তবে আবার নবীন দেহে কুমার কুমারীভাবে জন্মরপ জাগ্রতাবস্থার দুখা হরেন, যদি স্কাংশে সচেতনা থাকেন তবে স্বপ্লাবস্থায় অদৃত্যা ও পিতৃলোক বা দেবলোকগতা হয়েন, আর যদি কারণাংশে সচেতনা থাকেন, তবে স্থবুপ্তি অবস্থায় বৈকুঠ বা কৈলাশ বা সত্যলোকে ব্ৰহ্মাদি তমুতে অবস্থিতা অৰ্থাৎ চিদ্বণে একীভূতা হইয়া বিশ্লাম করেন। এতাবতা প্রকৃতি পতিপ্রাণা সতীর ন্থার সর্বানা পতি সঙ্গেই থাকেন, মুতেও তাঁহাকে পরিত্যাগ করেন না যাহা পুরণাদিতে প্রতিপন্ন করিয়াছেন ভাছাও সভা। এই জীবেশন ব্রম্নচৈত্ত ঐ অবস্থাত্তয়ে, প্রকৃতিপরিণামে সাক্ষী-রূপে চতুর্থ থাকেন, একারণ তাঁছার পরিণাম নাই। আত্মা সদা অপরিণামী,

বেমন চক্র, স্থা; স্থা, প্রতিদিন উদয় হইয়া প্রত্যক্ষ হয়েন, চক্র সেরূপ হয়েন না চক্রমণ্ডলকেই প্রকৃতিমণ্ডল ও স্ব্যুমণ্ডলকে পুরুষমণ্ডল জানিবে। চক্রমণ্ডলের বে অংশ সুধ্য সন্থী হয় সেই অংশেই জ্ঞান বিদ্যা প্রকাশ ও অমৃত দুখ্য হয়, আর य अः अर्था विभूषी त्रहे अक्षकाताः भेटे कड़ा अविना ७ अटिन अर्था नात्म অর্দ্ধমাত্রা মূল প্রকৃতি কৃষ্ণা অব্যাকৃত অন্নরপে দৃষ্ঠা হরেন। চৈতন্ত বন্ধ আদি-ত্যাত্মা সহ সংযোগে মারা ( ভোগ্যা ) সচৈত্তা হইয়া স্প্রির মূল 'কারণ' হরেন। অতএব মায়ার উর্দ্ধভাগ ব্রহ্ম সমুধে প্রতিপদাদি কলায় ক্রমশ: প্রকাশ প্রাপ্তা পূর্ণা হইয়া পরাবিদ্যা নামে স্বর্গাদি লোকে অমৃতবর্ষণ করেন, একারণ স্থরগণ অমৃতপানে অমর বলিয়া গণ্য হয়েন। আর অধোভাগে যেথানে অন্ধকার, সেই ভাগকে अभवा विमा, जीववारिमाहिनी कर्ष क्रिमित रमाहामववर्षिमी मर्व्वमःहातिम মৃত্যু বলিয়া শান্ত বর্ণনা করেন। উকার উর্দ্ধভাগ, মকার অধোভাগ, কিন্তু প্রমান্তা ঈশ্বর রূপে (প্রণবাকারে ) সেই মকারকে উর্দ্ধে ধারণ করাতে এই অন্যে সংসারের মূল উর্দ্ধেই হইয়াছে, সংসার কার্য্যে স্থনিপুণা সেই যোড়শী স্বগুণে পতির অত্যন্ত প্রেরদী প্রবৃত্তি রূপিনী সৌভাগ্যবতী হয়েন। হৈত সংসারের মূল স্বরূপা এই কালশক্তি মকারকেই স্পর্ণাবদান মূল প্রাকৃতি বলা যায়। ত্রন্ধ চৈতন্ত সন্তায় তিনি এই লোক ও লোকপাল সম্বলিত অথও মণ্ডল পরিপূর্ণ করিয়া আনন্দিতা আছেন। তিনি অমাবস্থাতেও পতিপরে থাকেন একারণ বিন্দুরূপে নিত্যা। ক্রোদয় ধর্মে ম এবং ং রূপে দৃষ্ঠা ও অদৃষ্ঠা উভয় হয়েন। প্রমাত্মা পুরুষ যদিচ ক্ষোদ্য রহিত তথাপি প্রকৃতি প্রবেশে মেঘাচ্ছর দিবস রূপ হয়েন। তাহাতেই অবস্থাত্রয়ে দেব তির্যাগ্নরাকারে ত্রিলোকে প্রতাক্ষ হয়েন এবং আছেন। এতাবতা পরিণামী মূল প্রকৃতি হইতে যাহা প্রকাশ হইতেছে, মাতৃগর্ভ হইতে যাহা ভূপুঠে আদিতেছে, সংসার বুকে যে ফল দকল ফলিতেছে, তাহা সুলাংশে পরিণামী 'অসং' এবং স্ক্রাংশে অপরিণামী 'সং' শব্দ বাচ্য হয়। কাণ্ডত্রয়ে বেদ বিভক্ত, কারণ তহুপদিষ্ট 'কর্ম উপাসনা জ্ঞান' সদা নিত্যফল প্রদান করে তাহা সকলেই খীকার করেন। কর্ম অনাদি ও নিত্য বিনা ভোগে কর্মফল কর হয় না। উপাদনার অবশুভাবী ফলেও স্বর্গাদি বাদ ও দেবছ প্রাপ্তিরূপ অমোধ ফল উক্ত হইরাছে এবং জ্ঞানের মুক্তিদায়িনী শক্তিও অলক্ষোর। স্থতরাং অসং জড়া व्यक्षां व्यविमा, विमा, कना, काष्ट्री, एककृष्ण देखानि नाना नामा वानी চৈতক্ত আত্মপুরুষ সংযোগে ঈশ্বরত্ব জীবত্ব প্রভৃতি শব্দের বোধক হয়েন ইহাই সত্য হে হংসিকে ?—

যথা ভাগবতে,--

"অনুর্হৎ কুশঃ স্থূলং যো যো ভাবঃ প্রসিদ্ধতি। সর্বত্যোভয়সংযুক্তং প্রকৃত্যা পুরুষেণ চ''॥

"তস্মাৎ সাত্ম শব্দো জগঘীজবাচী সত্যমৃ। অতৎ সতত্য-গমনে। এতম্মাদ্বাতোঃ সততং অততি। তৎ সর্বানুস্থ্যতঃ পরমাত্রা প্রথমান্ধুরঃ কালকর্ম দ্বিতীয়ান্ধুরঃ স্বভাবনাম জীবাত্মেতি তৃতীয়াঙ্কুরঃ। অতএব চতুর্দ্ধা প্রতিপাদ্যতে। বাস্থদেবো বীজরূপঃ শঙ্কর্ষণঃ কালরূপঃ প্রত্যুদ্ধঃ কর্ম্মরূপঃ অনিরুদ্ধো স্বভাবরূপ জীবঃ। চতুর্দ্ধা ব্রহ্মস্বরূপং মায়া পঞ্চবিংশতি তত্ত্বাত্মিকা ত্বয়া সহৈক্যং প্রাপ্য সংসাররক্ষা-কারেণ পরিণমতি। তত্র প্রথমপরিণামো নিরুপ্যতে। স আদি নারায়ণঃ বৈকুণ্ঠাধীশঃ। স একাকী ন রমতে। ইচ্ছাশক্তিপ্রভাবেন স এবাত্মা উকার পরমেশ্বরঃ। স দ্বিধা ভবতি, পতিশ্চ পত্নীশ্চেতি, এক এবানন্দপুরুষ-যোষিশ্মিথুনং সৎ দ্বিধা ভবতি। শিবশক্ত্যাত্মকো ভবতি। শ্রীশ্চ তে লক্ষ্মীশ্চ পত্ন্যাহহোরাত্রে পার্ষে নক্ষত্রানি রূপ-মস্মিনোব্যান্তমিতি শ্রুতেঃ। অতএব লক্ষ্মীনারায়ণাত্মকং বিশ্বস্থিত্যুপলক্ষণং ব্রহ্মানন্দং শ্রুতিভিক্নচ্যতে । পুরুষোত্তম নাম চতুর্দ্দশলোকনিবাসিনঃ সর্ব্বে চতুর্ভুজা ভবন্তি, তেষাং স্ত্রিয়ঃ দ্বিতীয়ার্দ্ধঃ সর্ববা লক্ষ্মী সাদৃশ্যো ভবস্তি। বিদ্যা সমস্তান্তব দেবি ভেদাঃ স্ত্রিয়ঃ সমস্তাঃ সকলা জগৎস্থ, স্বয়ৈকয়া পূরিতমন্বয়ৈতৎ কাতে স্তুতিঃ স্তব্য-পরাপরোক্তিঃ''। ইতি সপ্তশত্যুক্তেশুমাত্তস্থ রক্ষস্থ প্রথমবিটপো বৈকুঠেত্যাদি"—

| ₹ | শিৰলোক,  |
|---|----------|
| < | ानवरनाक, |

e जनर्लाक,

৮ ভূলোক,

০ সত্যলোক.

৬ মহলোক.

৯ নক্তলোক

৪ তপোলোক,

१ (नवरनांक,

১০ চক্রলোক,

| >> | সূ হ্যালোক, | 1. 28 | যমলোক, | ) >9 | বায়ুলোক,           |
|----|-------------|-------|--------|------|---------------------|
| ১२ | हेक्टलांक,  | >0    |        |      | কুবেরলোক,           |
| 20 |             | 1     |        | 1    | <b>क्रिकायरला</b> क |

जननञ्जत (यक्तमक्की लाकितक वर्गालाक वना यात्र। जननञ्जत जूवालाक, अञ्च-রীক্ষলোক এবং যেধানে স্থ্যপ্রকাশের অবকাশ আছে তাহাকে স্বর্লোকও বলা যায়। তরিমে অতলাদি সপ্ত পাতাল শেষনাগ পর্যান্ত নানাপ্রকার দেব মহুষ্য তির্যাগাদি দমন্ত বিশ্ব আত্ম সন্তামাত্তে উল্লাদ প্রাপ্ত ইইতেছে। 'অতং' শব্দে গম-নকে বুঝায়, শ্রুতি বলেন ইহাঁরি সন্তায় বায়ু গমনশীল প্রাণ হয়েন, গতি বিশিষ্ট চৈত্তন্ত পদার্থ ই আত্মবাচী। এতাবতা পরমাত্মাই প্রথমান্তুর, কালকর্ম দ্বিতীয়ান্তুর, স্বভাবে জীবাত্মা তৃতীয়াঙ্কুর হয়েন। বীজ পরমাত্মা (কৃটস্থ) মায়ারুঢ় হইলে কর্ত্তা ভোক্তারূপে বিস্তার প্রাপ্ত রথির স্থায় স্বয়ং অচল হইয়াও গমনাগমনকারী বলিয়া আপনাকে মান্ত করেন। কুটস্থ, মূলপ্রকৃতিত্ব ত্রন্ধ অভাবরূপ, মান্না কর্মরূপিণী, উৎপত্তি স্থিতি লয়াত্মক স্বয়ং কাল তৈজন জীবরূপে পরিণামী হয়েন \* : একারণ শাস্ত্রে বাস্থদেবাদি চারি পাদ ব্রহ্ম নিরূপণ করিয়াছেন। বাস্থদেব বীজ, শঙ্কর্ষণ কাল, প্রহায় কর্ম, অনিরুদ্ধ স্বভাব; কর্ম ও স্বভাব জীবের অনুগামী হয়েন। ইহার প্রথম পরিণাম বৈকুষ্ঠনাথ বিষ্ণু। বৈকুষ্ঠই প্রথম বীটপ যাহাকে লক্ষ্মীনারায়ণ নিবাস বলা যায়। শিবশক্তি নিবাস কৈলাসকে দ্বিতীয় বিটপ। ব্ৰহ্মা গায়ত্ৰী নিবাস সভালোক ভৃতীয় বিটপ হয়, সকল বিদ্যাও সকল স্ত্রীমাত্র সেই এক মূলপ্রকৃতিতে অভেদ। তাহার পর তপ, জন, মহ, দেব, ভূ, নক্ষত্র, চন্দ্র, হুর্গ্য, ইন্দ্র, অগ্নি, যম, নৈঋতি, বরুণ, বায়ু, কুবের, ঈশাণনামক লোক, এবং অন্তরীক্ষ ও স্বর্লোক নামক দ্বাবিংশতি বিটপ নিমে সপ্ত পাতাল বিবর মধ্যে শেষনাগ পর্যান্ত দেব মনুষ্য তির্বা-গাদি পূর্ণ বিশ্ব সেই আত্মবীঞ্জ সন্তাতে সমূলে উল্লাসিত হইতেছে। যাজ্ঞবন্ধা বলিয়াছেন, যে 'পুত্র কামনায় পুত্রপ্রিয় নয়, কিন্তু আত্ম কামনায় পুত্র প্রিয় হয় ইত্যাদি,'—অতএব আত্মাই প্রিয়তর বস্তু তাহাতে সন্দেহ নাই। 'সর্বং বিষ্ণুমরং জগং' সর্বাং খবিদং ব্রহ্ম ইত্যাদি শ্রুতি সম্বাদ আছে, অভএব পরিণামী উপাধি পরিত্যাগে দকল বিষয়ে দর্কত্তে কেবল আত্মাই প্রাপ্তব্য এমত বিচারে অয়ং শব্দার্থে এই প্রত্যক্ষ পরিপূর্ণ আত্মাই বিশ্ববীজ, বিশ্বাকার বা বিশ্ব, তাহাতে কোন সন্দেহ নাই। আত্মাই জগৎ, কেন না পরাপর শব্দে শ্রুতিতে পূর্ণত্রন্ধ প্রতিপাদন করেন। যিনি ইহলোকে ও পরলোকে, পরোকে অপরোকে অথও ও নিতা বর্তমান তিনিই ব্যাপক, অতএব 'বৃহৎ' গুণে ব্রন্ধ। এই আত্মাকে 'অফু বৃহৎ রূশ কুল বলিরা' যে

দেহ ও প্রকৃতিবিশিষ্ট অধ্যাতা শ্বভাব ( কর্শ্বাধ্যক কাল ) জীব হয়েন।

বেদে নিদ্ধণণ করেন, তাহা গৌণ, মুখ্য ব্যাপক 'এক এব'। অক্ষশক ও গৌণ, কারণ তাহাতে বছভাব প্রাপ্ত হওয়া যায়, অতএব প্রাকৃতি-প্রুষ-মিখুন নপুংসক লিক্ষে অক্ষশক্ষের বৃৎপত্তি, মুখ্য 'আত্ম-চৈত্ত শু' প্রুষপদবাচী হয়েন। হে হংনি! সেই অক্ষশক্ষে সর্কাহস্তত জ্ঞানময় চৈত্ত শুয়া আমিই হই। অয়ং শক্ষের সহিত্ত ভাহারি অবয়। ওঁকারাকার সেই ভূরীয় সাক্ষী, ওঁকারাকার সেই ভূরীয় সত্য এই প্রুষে বর্ত্তমান, যিনি আদিতো বিদ্যমান। বে প্রজ্ঞানময় অক্ষ অস্তরীক্ষে 'ত্ৎ-পদে' লক্ষিত, তিনিই পৃথিবীর সর্ক্তে প্রতিষ্ঠিত। 'স্বং অক্ষ' এ শ্রুতি ও প্রসিদ্ধ।

শার্ক ঋষি-'উদরং ব্রহ্ম' অপরে 'হাদয়ং ব্রহ্ম' বিশিষা সেই এক অক্ষর ব্রক্ষের উপাসনা করিয়াছেন। তাছাও সত্য। উদর শব্দে উর্দ্ধিত. শৃষ্কা, হাদরে শব্দে, ব্যাপক ও ধ্যেয়। তর, তম, পরম ইত্যাদি স্মৃতিবাক্য প্রমাণে ব্রহ্ম স্বর্মণ অনির্ক্তিনীয়। ঈদৃশ তাদৃশ, তাবৎ এতাবৎ, পরাপর, চরাচর, তাবৎ ব্যাপ্ত হয়েন, নচেৎ ইস্রিয় বিষয় দোষ ঘটে।

শ্রীশঙ্কর স্বামী 'অপরোক্ষং চ' এবং 'বাঙ্মনোগোচরাতীত' বলিরা এক্ষের স্বরূপ নির্দেশ করিয়াছেন। এবং অথকবৈদের কাগুত্রয়ে আত্মশন্ধ নির্ণয় পূর্ব্বক প্রণব পূক্ষে ব্রন্ধোপাদনার নিয়োগ দৃশ্য হয়। পরা পশ্রস্তী মধ্যমা বৈধরী বাণী শক্ষয় অক্ষর পূরুষকেই আত্মা বলিয়া প্রকাশ করেন যথা,—

"ওঁ ইতি এতৎ অক্ষরং ইদং দর্বং প্রত্যক্ষ সমন্তপদার্থাবয়বলক্ষণং বিদ্ধি, তস্থ প্রকৃতস্থ পরাপরব্রহ্ম রূপস্থাক্ষরস্থ উপব্যাখ্যানং
ব্রহ্মসমীপতয়া বিস্পষ্টং প্রকথনং ব্রহ্ম প্রতিপত্ত্যুপায়য়াৎ ভূতং
অতীতং ভবৎ বর্ত্তমানং ভবিষ্যৎ, ভাবি ইতি কালত্তয়পরিচেছদ্যং
যৎ দর্ববং তৎ ওঁকারঃ স্বর্নপমেব, যৎ অক্যচ্চ ত্রিকালাতীতং
কালাপরিচেছদ্যং যৎ দর্ববং তৎ অপি ওঁকার এব''।

অর্থাৎ ওঁ এই অক্ষর ব্রহ্মে সকল প্রত্যক্ষ পদার্থের অবয়ব লক্ষণ দর্শন কর এবং জান। দ্রিকাল পরিচিন্নে শরীরমাত্রের সৃষ্টি, স্থিতি, প্রালম, জন্ম, বৃদ্ধি, ক্ষম, নিমিত্তক গত, উপস্থিত, আগত যাবদীয় বিষর, সকলি ওঁকারের স্বরূপ, ঐ অক্ষরত্রের ভাবৎ দ্রিবর্গস্বরূপ, আর তদভিরিক্ত, কালত্রয়াতীত অবস্থাত্রয়াতীত সাক্ষীস্বরূপ যে চতুর্থ ত্রীয় আয়া যিনি মন বৃদ্ধি ও ইক্রিয়ের বারা মনন বিবেচন ও গ্রহণাদি সম্পাদন করেন, তিনিও ওঁকারের স্বরূপ হরেন। ইদানীং মহাবাক্য বারা এই আয়ার নির্ণয় করিতেছেন। যথা,—

#### অরমাতা ত্রন।

'অয়ং' বিশেষণ দার। প্রত্যক্ষ বিনিয়া নির্দেশ করিতেছেন। 'এই আয়া ওঁ কারাভিধের, পর অপর, ইছ পরলোকে সর্ব্বরে অবস্থিত, সর্ব্বরেই দ্রন্থী, মন্ত্রা, নাক্ষী। কার্যাপণবৎ চতুস্পাদপূর্ণ,—জাগ্রাদাদি অবস্থা চতুইয়ের সাক্ষী পূর্ণ হয়েন। 'জ্ঞানগম্য প্রাতন'—এ শুতিবাক্যে স্থ্য ক্ষের কারণ এই শরীরত্রয় প্রত্যেকে যে পূর্ণ আয়া নহেন, একদেশ বা অস মাত্র, এতদভিপ্রায়ে কহিতেছেন যে পঞ্চতা- অক স্থল বিরাট শরীরাভিমানী ব্রহ্মা রকোগুণী দেবতা, জাগ্রতাবস্থায় কেবল স্থল ভোগ এবং বৈধারী বানীর উপাদনা করেন, একারণ স্থলভূক্ বৈশ্বানর 'অগ্নি' ঋষে দোক্ত প্রথমপাদ, অঅং বীজাকারে তিনিই 'তৎসবিত্র্বরেণ্যং' মন্ত্রাম্বক গায়তীর একাংশ হয়েন।

প্রাণাদি দশ ইক্সিয় বৃত্তি, তন্মাত্র, অন্তঃকরণ, দিক্পাল দেবতা, এবং কালকর্ম সভাব একত্রিত যে স্ক্রম লিঙ্গ শরীরী হিরণ্যগর্ভ তৈজস পুরুষ, তিনিই স্বপ্লাবছায় স্ক্রম ভোক্তা বিতীয়পাদ সত্তগুণী বিষ্ণুনামে কেবল কণ্ঠস্থা মধ্যমাবাণীর উপাসক উংকার 'ভর্গদেবস্ত ধীমহি' গায়ত্রী বিতীয়াংশ হয়েন।

তদ্বৎ, স্থলস্ক্ষ অবস্থার্যের কারণ স্বরূপ '্সদসং' ভেদরহিত প্রজ্ঞান ঘন আনন্দ-ভুক্ চেত্রম্থ সুষ্প্তি অবস্থায় স্থদয়ে পশুস্তী বাণীর উপাসক মংকারের স্বরূপ ধে তমোগুণী রুদ্র দেবতা, তিনি 'ধীয়োঘোন প্রচোদয়াৎ' গায়ত্রী তৃতীয়াংশ, প্রেবয়িতা কালরূপ হয়েন।

এই অবস্থাত্রয়ে ও শরীরত্রয়ে যে রূপত্রয় প্রাপ্ত হুইলে হে হংসি! তরিয়ামক চতুর্থ তুরীয় অবস্থার ব্যাথ্যাও শ্রবণ কর, কারণ তিনি 'শ্রোতব্য' হয়েন।

"তত্র ব্রহ্মস্বরূপং কেবলং চৈত্রসমাত্রং, সর্বোপাধিরহিতং সাক্ষীমাত্রং ভবতি। যথা সূর্য্যপ্রকাশঃ, তৎ সন্তামাত্রেন লোকানাং চেন্টা প্রবর্ত্ততে"।

তুরীয়াবস্থায় এক কেবল চৈতস্থমাত্র নর্ম উপাধি রহিত সাক্ষীমাত্র স্থ্য প্রকাশবং\* লোক চেষ্টার (ইন্দ্রিয়বৃত্তির†) প্রবর্ত্তক হয়েন। এই অবস্থায় মহাকারণ শরীরী পরমান্থার পূর্ণপ্রজ্ঞাভিমান, জ্ঞানাসক্তি, মূর্দ্ধিনুষ্থ পূর্ণানন্দ ভোগ, পরাবালী, ওঁকার বীজ, শুদ্ধসম্পত্তণ, উমাত্রিকা উজ্জলা কলা পূর্ণমাসী, সাযুজ্যমুক্তি, মূলপ্রকৃতি অঙ্গ, সর্ম্বাক্ষী পরমান্থাই দেবতা, মহৎ অভিমানী, মারাদেবী, চিচ্ছক্তি নিজধাম, 'পরো-

স্ব্যপ্রকাশবৎ—নির্দেপ, স্বতন্ত্র।

<sup>🕂</sup> ইব্রিমর্নিব—প্রকৃতির, জড়া অবিদ্যার।

রন্ধনে শাক্ষং' 'এই চতুর্থপাদ গায়ত্রীর উপাসনান্ধ স্বয়ং সিদ্ধ হরেন। অতএব তিনি 'স বিজেন্ধ' জানিবার যোগ্য ইত্যাদি শ্রুতি উপদেশ করেন।

পুর্ব্বোক্ত পাদত্রের অবিদ্যাক্তত অপরমার্থক্রপ বর্গন করিয়া এক্ষণে নিষেধ মুখে পরামর্শ প্রদান করিতেছেন যে, 'ন অন্তঃ প্রক্রং' অর্থাৎ স্বপ্নাভিমানী তৈজ্ঞস, কেবল তিনি নহেন। ন 'বহিপ্রক্রং' অর্থাৎ জাগ্রতাভিমানী যে বিশ্ব, কেবল তিনি নহেন। ন প্রজ্ঞানঘনং' অর্থাৎ প্রস্থার অভিমানী যে প্রাক্ত ঈশ্বর, কেবল তিনিও নহেন। ন প্রক্রং অর্থাৎ প্রজ্ঞা (বৃদ্ধি ) শব্দে যে মায়া কেবল তিনিও নহেন। কিন্তু, এক (তৎসমষ্টি) আত্মপ্রত্যয় প্রমাণে প্রাপ্য অবৈত শিব স্বতক্ষৈত্রত হয়েন। যেমন বীক্র মুখ্যে মূল তেমনি কলা, শাধা, পরব পুলো-ফল, ফলে পুনং বীক্ষ। বৃক্ষাদি কলের ক্রম পরিণাম মায়ীক, অবশিষ্ট যে বীক্ষ আদিতে সেই বীক্ষ অন্তেও তাদুশ থাকাতে বীক্র সং, অনাদি নিত্য অক্ষয় হইল।

সেই বা এই আত্মপ্রতায়ভ্ত প্রতাক-চৈত্ত সনাতন পুরুষ অক্ষুমাত্র, নিধ্ম জ্যোতির আত্ম বর্জমান হয়েন, যিনি ভ্ত ও ভাবী কালের ঈশাব, যিনি অদ্য কল্য ও পরশ্ব নামক কালত্রয়ের সাক্ষীরূপে প্রকাশমান। কোণায় সেই পুরুষ ?—
তন্ধাম নিরূপনার্থ কহিতেছেন,—

"অঙ্গু ষ্ঠমাত্রং পুরুষো জ্যোতিরি বা ধূমকঃ ঈশানোভূতভব্যস্থ সত্রবাদ্য সউশ্বঃ। এতদ্বৈতৎ"॥

অর্থাৎ হাদর পুণ্ডরীকে সুষ্মান্তরে স্ক্লাতিস্ক্লতর ছিদ্রমধ্যে অন্তঃকরণ উপাধি-বেঞ্চিত বংশপর্ক মধ্যবর্তী 'স্বরবং' ধ্বনিরস্তার, শুদ্ধ ও নির্ম জ্যোতির্দ্ম, মোগীগণের ধ্যানগম্য যে চৈতন্ত, তিনিই অন্যতনাত্মা স্বরূপ 'বর্ত্তমান'। পত ও আগত কালের দ্রষ্টা অদ্বিতীর এক হয়েন। বর্ত্তমান স্বরূপে তিনিই ভূত ও ভাবীর সাক্ষী হয়েন। বর্ত্তমানে ভূত কাল বেমন বর্ত্তমান ছিল ভাবী ও সেইরূপে বর্ত্তমান হইরা পরে ভূত হয়;—একারণ বর্ত্তমান অধ্যাত্মরূপে ক্টের স্তার অপরিণামী সদাবর্ত্তমান থাকেন বলিয়া তিনিই সনাতন আত্মা 'ব্রহ্ম চৈতন্ত'সন্দেহ নাই। স্থাব্যক্তিই উপিত হয় ইত্যাদি স্তায়ে বিকাল অবচ্ছেদে একাল্মাই প্রসিদ্ধ।

"পরাইব রথনাভো সংহতা যত্র নাড্যঃ সএষোহস্তশ্চরতে বহুধা জায়মানঃ। ওঁমিত্যেবং ধ্যায়ধ আল্পানং স্বস্তিবঃ পারায় তমসঃ পরস্তাৎ ইতি শ্রুতেঃ॥ অর্থাৎ হে হংসি! রথনাতি স্কঃলগ্ধ অবা, চক্রদণ্ডের স্থায় শরীরস্থ নাড়ীজাল মধ্যে যিনি বিচরণ পূর্বাক বছলপে প্রকাশ প্রাপ্ত হইতেছেন, ও কার ধ্যান দারা দেই পরমাত্মাকে সবিশেষরপে অবধারণ করিরা এই ঘোর সংসারাদ্ধকার সাগর হইতে নিস্তার পাওয়া যায়। সেই এই 'অদ্যতন' বর্ত্তমান স্থ্যপ্রকাশস্বরূপ পূরষ জাগ্রতসাক্ষী, গতকলা স্বপ্রসাক্ষী, আগতকলা স্ববৃত্তি লাক্ষী, এবং পরশ্ব ত্রীয়, চতুর্থ ক্টসাক্ষী হয়েন ইহাও সতা। তিনিই দেহীমাত্রের দেহে নাড়ী জালমধ্যে বহুপ্রকার হর্ব, ক্রোধ, শোক, মোহাদিরপে প্রকটিত হইয়া অস্তঃকরণাকারে দৃশ্য। সেই এই আত্মাই ও কার ধ্যান দারা ধ্যেয় হয়েন। অবিদ্যাজনিত অন্ধকার নির্ভি হইয়া সংসার সাগরের পরোপার সত্য দ্বীপে গমনার্থ-স্বন্ধর প্রাপ্তার্থ অয়ং শক্ষার্থ নির্ম্ব দারা 'সোহৎ হংসঃ' এই তিমাত্রাভূত 'অহং' আমিই হই হে হংসিকে!

অ মাত্র, বাঁহার মাত্রা (পরিমার্ণ) নাই, তিনি কেবল অব্যবহার্য আত্মচিৎ বেমন 'হ'-মাত্রারহিত অকার। অতএব তিনি তুরীয় চতুর্থপাদ 'কুটে' \* পঞ্চমপাদ পূর্ণ শিবরূপ হয়েন। এই প্রকারে বিনি ওঁকার প্রতিপাদ্য ব্রহ্মকে জানেন তিনি দেই ব্রহ্মেতেই প্রবিষ্ট হইয়া ব্রহ্ম হয়েন, অর্থাৎ শরবৎ তন্ময় হয়েন, তন্ময় হয়েন!

হে হংসি! আমার যে বন্ধন ও মুক্তি সে কেবল তোমার (মায়ার) গুণ, স্বর্ধন তা ব্রহ্ম চৈতন্তের (আমার) বন্ধ মোক্ষ কিছুই সন্তব নয়। যেমন পদ্মপত্রে জলস্পর্শ করিতে পারে না সেই রূপ আমাতে (আত্মবেতা শুদ্ধ পুরুষে) তোমার (মায়ার) বিকার পাপ পুণ্য, স্কুথ ছংখ, হর্ষ শোক স্পর্শ করিতে পারে না, আমি আত্মগুদ্ধনতায় পাপপুণ্য হর্ষবিষাদাকারা তোমার অন্তর বাহ্যে থাকিয়াও পৃথক আছি এবং থাকি। ঈশরাকারে পৃথক আছি এবং জীবাকারে পৃথক থাকি। অত্বর ব্যবসায়ায়িকা বৃদ্ধিরূপা ভূমি আর সচিদানন্দ বিগ্রহ 'হংস' আমি ইহা নিশ্চয় কর হে প্রাণবল্লভে! যথা শুক্রীতা,—

''একং ভাবং দ্বিভাবাক্তং দ্বিভাবমেকভাবকং। আত্ম ভিন্নং হি ত্বং মাত্রং আত্মাহং সর্ববরূপিনং"॥

হে দেবি ! একভাবই দিভাবাক্ত এবং দিভাবই একভাবাপন হইনা থাকে। এই বাকোর অভিপ্রায় মত ছই বস্তুই নিত্যভাব অর্থাৎ প্রাপ্য। কি সেই ছই বস্তু যাহা এক হইনা ছই থাকে, এবং ছই হইনা এক থাকে। তদর্থে কহিতেছেন যে (আত্মাও অনাত্মা) চিৎ ও জড়। চিদায়া 'অহং' হইতে ভিন্ন যে 'জড়' নামরূপে অনেক, সে 'তুমি' অর্দ্ধমাত্রা হল্, আর আত্মস্বরূপ ''চেতন' সর্কই অহং পদে

<sup>\*</sup> কুট ;- আধার, মারা, এক।

স্বররূপ এক অভিন্ন 'অ' কার 'আমি' হই। তুমিঁ বহুগুণে পঞ্চাশরণাকারে এক, এবং আমি অ কারাকারে এক হইয়াও তোমার অনেকরূপে অনেক দৃশু হই ও দেখি, কধন বিন্দু ও বিদর্গ যুক্ত কথন বা দীর্ঘ হই।

## উপসংহার ।

চতুর্বেদের সার যে মহাবাকাচতুষ্টর তাহার পৃথক পৃথক ব্যাথ্যা করিয়া এক্ষণে তাহার সমাস করিতেছেন। প্রজ্ঞানমানলং ব্রহ্ম, অহং ব্রহ্মান্মি, তত্তমসি, অরমাত্মাব্রহ্ম এই চতুর্ধ। বাণীর ভিন্ন ভিন্ন অর্থে এক অহৈতত্ত্বরূপে অনেকত্ব দোব বটতে পারে। অতএব তাবত অক্ষের ষথাযোগ্য সামঞ্জস্য পূর্ব্বক এক সমষ্টি অপরোক্ষজানে পূর্ণ চৈতন্ত মাত্রের নির্দেশ করাই স্পশুক্র কার্য্য; তাহাই করিতেছেন। সমস্ত বেদের সারসংগ্রহ এই,—

''তৎ প্রজ্ঞানানন্দোহহং স্থং পদেনায়মাত্রা ব্রহ্মঃ"

অর্গাৎ 'দেই' প্রজানানন (অহং জং) আমি তুমি পদসিদ্ধ 'এই' (প্র গ্রাফ আত্মান্টত গ্রহী । বক্ষঃ।

এই দিদ্ধান্তনতে কোন প্রকার আপত্তি হইতে পারে না। কি বেদান্তবাদী, কি পৌরাণিক কি তান্ত্রিক, কি ব্রাহ্ম, সকলেই এ দিদ্ধান্তে একবাক্য হইবেন। 'নেই আয়াকে' এই বলিয়া 'আপনি তাই' বৃঝিলে আর বিরোধ থাকিবে না। সেই বলাতে পৌরাণিক ও ব্রাহ্ম, বাহেয় হৈতবাদী 'কর্ত্তা,' এই বলাতে আপনাতে ( অন্তরে ) অহৈত বেদান্তবাদী ( সাক্ষী ) 'অকর্ত্তা' হইতে পারিবেন। বাঁহাকে সেই বলিয়া আমি 'জীব' পদে হৈতভাব ধারণ করি ও উপাসক হই, তাঁহাকে 'এই' বলিয়া স্বহদরে 'আয়্মপ্রতায়ভূত চিদহং' পদে আমিই আয়া পরম ও জীব শব্দ হইতে অভিন্ন হইতে পারি, ইহাই বেদান্তমত; ইহাকেই 'অবৈত্ত মত' বলাবার। উপাসক, উপাত্তের ভাব প্রাপ্ত হইলেই মন্ন হয়, তথন আর 'তিনি' ভাব থাকে না। যাবৎ একভাবাপন্ন না হওয়া বায় তাবৎ বিরোধ থাকে। কিন্তু যথন তিনিই আমি নিশ্চয় হয়, তথন সকল বিরোধ ভক্তন হইয়া আপনিই অবৈত্ত ভাব উপস্থিত হইয়া থাকে। আয়ু সাক্ষাৎকারে শাস্ত্রবিরোধ যুক্তি বিরোধ ও লোকবিরোধ, কিছুই থাকে না। তথন সকলশাস্ত্র, সকল যুক্তি ও সকল ব্যবহার সেই 'আয়্মবোধ-কুটে' নির্মিত বলিয়া প্রত্যক্ষ হইতে থাকে। আমি ভিন্ন কিছুই নাই, আমাতেই সকল বিরাজ-

মান উপলব্ধি হইতে থাকে। এই বলিলে আপনাতে, আন্ধা বলিলে আপনাকে, এবং বন্ধ বলিলে সর্ক্তরে সেই চৈতক্ত 'ভিনিই' লব্ধ হয়েন। ধিনি শাস্তে ভিনি বলিয়া উক্ত হয়েন, 'এই' শব্দে ভিনিই 'আমি'। সেই সর্ক্ত্যাপী নিত্য আরাধ্য আত্মনৈত্তক্ত যেমন এই ঘটে সেইরূপ ঘটাস্তরে, সমভাবে সর্ক্তরে আছেন; এরূপ স্বরূপ বোধে বিরোধ কোথায়? অতএব সেই 'এই আত্মা' প্রজ্ঞানানন্দ ব্রহ্মস্বরূপ হয়েন। যাহা আমি।

অবৈতবাদীরা যাহাকে আস্মনটে আরাধনা করেন, দৈতবাদীরা তাঁহাকে আস্ম ভিন্ন ঘটাস্তরে, ব্রহ্মাণ্ডঘটে বা থণ্ডবিগ্রহে আরাধনা করেন। কিন্ত 'তিনি জ্ঞানীর নিকটে এবং অজ্ঞানীর দ্রে' এপ্রকার উক্তি আছে। আস্মা হইতে নিকট বস্তু আর কিছুই নাই, স্বতরাং আস্মাই উপাস্ত দেবতা; তিনি পদবাচ্য ব্রহ্মই এই আ্যা। যিনি অস্তরন্থ 'আমি' যিনি নরনন্ধ 'আমি', তিনিই প্রবাধ স্বরূপ 'চিৎ'।

ব্রাক্ষ্যমতে ও বেদান্তমতে এই ভেদ। বেদান্তবাদীরা 'সেই প্রজ্ঞানানন স্বর্জ্ঞ-পাত্মা আমি' বলিয়া তাঁহা হইতে অভিন্ন হয়েন, আর ব্রাক্ষ্যধর্মিরা প্রোক্ষ, অরপ্ত অন্তর্গামী, দর্মব্যাপী, মহান দেই 'তিনি' বলিয়া দ্বৈতভাবে আপনাকে তাঁহা হইতে ভিন্ন ভাবেন। অদৈতমতের সহিত পৌরাণিকের যে সম্পর্ক, ব্রাক্ষেরও দেই সম্পর্ক, তাছাতে কোন বৈলক্ষণ্য নাই। কিন্তু স্বামীন্দীর মতে সে বিরোধ ভাব নাই। তিনি 'দেই আমি এই আত্মচিং' বলিয়া সর্বত্তে আপনি আপনার উপাদক হইতে নির্দেশ করিয়া সকল বিরোধ ভঞ্জন করিতেছেন। তিনি কহিতেছেন আমি পদে বাঁহাকৈ নিকটে প্রাপ্ত হওয়া যায়, তুমি ও তিনি পদে তাঁহাকে 'দু:র লক্ষ্য হয় মাত্র. প্রাপ্ত হওয়া যায় না'। অতএব তুমি তিনি পদভেদ মায়াবিকার মজান জক্ত দ্বৈত-ভেদ করে, এক বস্তুকে ছুই বা অনেক বোধ করায়। পরস্তু আমি পদ তদিপরীত। ইহাতে আত্মপ্রত্যক্ষ জ্ঞানে 'দেই' নামরূপের তিরোধান ও 'এই দেই বা দেই এই' 'ভাবের উদয় হয়, যাছাকে' সমদর্শন বলে। যে আত্মিতিং আমাতে সেই আত্মিতিং তোমাতে ও তাহাতে ইত্যাকার 'আত্মবৎসর্বভূতের' ভাব হইলে আর মত ভেদ থাকে না। 'তুমি, তিনি, সেই' এই পদত্রয়ে যে ভিন্নতা তাহা আমিই করি, আমি না থাকিলে তাহা কে জানিত বা বলিত। অতএৰ 'এই' পদলক্ষ্য অত্যন্ত সান্নিধ্য যে 'আমি' তাহাই মুখা, আমিই সকলের সাক্ষী আমিই সকলের অন্তর্যামী ও প্রকাশক হই! আমার সন্তার 'তোমার' ও 'তাহার' প্রকাশ গ্রহণ হইতেছে, স্কুতরাং আমা ভিন্ন 'জাহা' সম্ভব হয় না। এতাবতা 'এই' পদসিদ্ধ আদ্মাই সকল পদে সমান; তিনিই 'ইনি' নামে আরাধা ও উপান্ত ইহাতে সংশয় নাই। ইহাঁরি উপাসনায় মূল প্রকৃতি ত্রিগুণাস্থিকা মাদা নিয়ত নিযুক্তা আছেন। ভূত, তন্মাত্র,

हेक्किय, रावजा, श्रवि, इना, मञ्ज, वर्ग, रावह, व्यव, कानकर्य श्रष्टावामि विधा विधा, বহুধা হইয়া চাতুর্বিধ বাণীরূপে দেই মায়া 'এই দেই আত্মার' দেবা করিতেছেন। তাঁহা হইতে, দেই উপাশু দেব হইতে, তক্তের ভাবাত্যায়ী সদসৎ পদভেদে স্থ ছু:খ, স্বৰ্গ নরক ভেদমূলক উপাসনায় ভেদ ভাব হইতেছে, কেন না দেই প্রকৃতি স্বয়ং 'হিধা' হয়েন। অনাদি সাস্তা প্রকৃতি প্রমাত্যা জীবাত্যা ভেদে দৈতাৰৈত পদ্ধতি মূলক যোগ ভোগ ফল রচনা করতঃ 'ফলভাগিনী' হইরাছেন ফেলে, আত্যা ক্ষতিলাভ বৰ্জ্জিত হইয়াও স্বপ্তকৃতিগুণে ক্ষতিলাভ বিশিষ্ট হয়েন, নচেৎ ফল্লাতা ও ফলভোক্তা হইতে পারেন না। অতএব উপাসনা পদ্ধতি ও মিথ্যা নহে, পদ্ধতি মাত্রই বাগিলাস, একারণ স্বামীজী কহেন যে যাবৎ আতাবোধ না হয় তাবৎ সেই বান্দেবীর আরাধনাই জীবের কর্তব্য। বিদ্যাদেবীর সাক্ষাৎকারলাভার্থ গুরু আরা-ধনার বিধিও অমূলক নছে। যে বিদ্যা আত্মলাভের সহায়, সেই বিদ্যা গুরু উপা-সনা দ্বারা প্রাপ্তি হয়। 'অধাতো ব্রহ্ম জিজাসা, 'শাস্ত্রঘোনিত্বাৎ,' ইত্যাদি বেদান্ত-স্তুত্তে এবং শ্রুতিতে 'কাচার্য্য দেবোভব' বলিয়া যাহা উক্ত হইয়াছে, তাহা কেবল সেই ত্রন্ধবিদ্যা সরস্বতী দেবীর আরাধনার নিমিত্ত, আত্মবোধ হইলে আর কাহারও উপাসনা করিতে হর না; কারণ তদপেকা 'পরম-লাভ' আর কিছুই নাই। বিদ্যা দারা প্রকৃতি ভদ্ধি হয়, প্রকৃতি ভদ্ধি দারা তৃপ্তি ( সম্ভোষ ), তৃপ্তি হইলে আনন্দ; আনন্দস্তরপই আত্মা 'আমি' হই। হে হংবি!—আমার এ অবস্থায় কোন উপা-সনাই নাই, কেবল স্বেচ্ছা-বিহার আর জগতের হিতার্থ শরীর ধারণ কার্য্যথাকে। धर्म्यत तका, माधूत পत्रिखांग, व्यथरम्बत नाम ও अमाधूत ममनार्थ आमात्र य नंतीत ধারণ (তোমার পূজা গ্রহণ) তাহা তুমি অবধারণ কর। নচেৎ তুমি যে কায়মনো-বাক্যে আমার আরাধনা কর তাহা নিক্ষণ হয়! আত্মমর্পণ হারা ভক্তির পরা-কাষ্ঠা তুমিই দর্শন করিয়াছ, একারণ আমি সদামুক্ত হইয়াও তোমার প্রেমভক্তি বন্ধনে আবদ্ধ,-জীবাকারে আনন্দিত আছি।

হে হংসি! আত্মবেন্তা স্বয়ং কিছু না করিয়াও সকল করেন, কেন না তিনি সর্করে সকল ঘটে আপনাকে কর্তা এবং অকর্তা উভয়রপ দর্শন করেন;—তোমার ভাবে হৈতাহৈত উভয় মান্ত করেন বলিয়া সকলের প্রিয় ও সর্কপৃষ্ণ্য হয়েন। ইতি হংসবাকসারার্ণবীভাষা পরা পশুন্তী মধ্যমা বৈথয়ী বাণী ব্যাধ্যার সহিত সমাপ্ত হইল। ওঁ।

## নিগমার্থ সারসংগ্রহ।

- ১ প্রজ্ঞানসবিত্র ক্ষঃ বরেণ্যং ভুভু বশ্বরঃ। ঋতঞ্চ অমৃতং তন্মিন্ আনন্দং স্বর্গকারণম্ ॥ নিত্যং জ্ঞানগুণবানাত্মা অব্যয়ঃ পরমাণুবৎ। কানাদগোত্মী যেন দর্শনেন প্রমাণিতম্ ॥ ততো বৈ জায়তে স্প্রিস্তদ্বরেণ্যমুপাম্মহে। অমৃতং মন্ত্রবিজ্ঞানাদানন্দামূল দৃশ্যতে ॥
- ২ অহং তৎভর্গোদেবোস্মি বিশ্বামা ব্রহ্মকর্ম্মণঃ। অথেমে যজ্ঞকর্মস্য কর্ত্তারং মাঞ্চ ধীমহি॥ মন্ত্রোদিতো হি বিশ্বামা ব্রহ্মণো দেবরূপিনঃ। কর্ত্তা কর্মস্য একহং সাধি যজ্ঞেশরেহপি চ। অহং বিগ্রহবানাত্মা হংসো ভবতি শক্তিতঃ। নিরাকৃতং ক্ষীরনীরং বিবেকাচ্ছুখলিপ্সয়া॥ অবশ্যমেব ভোক্তব্যং স্বকৃতং কর্ম্মণঃ ফলম্। কর্ত্তা ভোক্তানাং নিত্যহং মীমাংসাকৃতকৈমিনীঃ॥
- তব্বং পদয়োলক্ষ্য ধিয়ো যোনঃ প্রচোদয়াৎ।
  সত্যানৃতে জড়ে চিত্তে ব্রহ্মাসি পদমদ্বয়ম্॥
  তৎপদে পুরুষে নিত্যে যুক্তো পাতঞ্জলি মুনিঃ।
  ত্বং পদে ত্রিগুণাধারে প্রধানে সাংখ্যকোপিলাঃ॥
  উভয়োদ্বন্দভঙ্গায় প্রবৃত্তব্বাদরায়ণঃ।
  বেদান্তাসি পদে ব্রহ্মে কৃতমৈক্যং প্রচোদয়াৎ॥
  চেতনামাত্মধর্ম্মো হি তত্মাৎ কার্য্যসমূদ্রবম্।
  কর্ম্মা কর্মস্কেযোগেন চেতনাঃ অন্যথা কুতঃ॥

চিদাত্মপ্রেরিতা বুদ্ধের্ব্বিবেকত্বং সমুদ্ভবঃ। বিবেকাজ্জায়তে দ্বৈতং যতোহয়ং বিশ্বকৌশলম্॥ পরোক্ষঞ্চেনাশক্তিঃ প্রেরণা বৃদ্ধিযোগতঃ। বুদ্ধ্যাধারে স এবায়ং অপরোক্ষং ভবিষ্যতি॥ চৈতন্যে মহতো বুদ্ধিঃ দৃশ্যতে যা স্বভাববৎ । তশ্মিরীশ্বরা জাতা বৌদ্ধাদিশাস্ত্রকারকাঃ॥ ৪ অয়মাত্যা বিচারেণ তচ্ছৎ শব্দস্থ বিরৃতিঃ। নিত্যং শাব্দং ভুরীয়ং যৎ ওঁকারং সাক্ষীচিনায়ম্॥ সর্বাং খল্পিদং ব্রহ্ম অয়ংশব্দেন গৃহ্যতে। অপরোক্ষানুভূতো২য়ং তৎসদেং সর্বদেশিন্য॥ দেশকালাদ্যবন্থা চ রজস্তমগুণাদয়ঃ। জীবেশ্বরবিভাগঞ্চ ব্রহ্মা**দ্রৈতে** বিলীয়তে ॥ নিত্যং প্রত্যক্ষভূতোহয়ং জ্ঞানানন্দস্বরূপকম্। আত্মা যঃ প্রেরয়ীতারং শরীরে বুদ্ধিগহ্বরে॥ অস্তি ভাতি প্রিয়ং দৈব বাক্যার্থবোধরূপিনঃ। সর্ববকারণকারণং যত্তদ্বেদান্তে প্রতিষ্ঠিতমু॥

অর্থাৎ——(১) ঋথেদে যে প্রজ্ঞানানদ ব্রদ্ধ বলিয়াছেন, তাহাই তৎ শকার্থে গায়ত্রীর প্রথমণাদ। মন্ত্রার্থজ্ঞানবরূপ সবিত্য ত্রিলোক পূজ্য ব্রদ্ধ, বেহেতৃ মন্ত্রার্থেই অমৃত আছে, যাহাতে আনন্দ যে আনন্দ স্টিরমূল কারণ হয়। নিত্যজ্ঞান গুণবান্ যে আত্মা প্রমাণ্র স্থায় নিত্য, ঋথেদ প্রমাণে তাঁহাকেই স্থার, বৈশেষিক, দর্শনে উপাস্থ বলিয়া কনাদ ও গোতম ঋষিষারা নির্দেশ করা হইয়াছে।

(২) বজুর্বেদে যে অহং পুরুষকে ব্রহ্ম বলিয়াছেন, তিনিই ভর্গদের নামে গায়-ত্রীর দ্বিতীয়পাদ। সেই যজেশর কর্ত্ব অভিমানে 'আমার ধ্যান করি' বলিয়াছেন। মন্ত্রমর বিখায়াই দেবরূপ, কর্ত্তাকর্মের অভেদ হইলেও সেই দেব স্বশক্তি প্রভাবে 'হংস' বিগ্রহধারণ পূর্বক স্থথ ভ্রংথার্থ পাপ পুণ্য, সদসৎ কর্মের ভেদ স্বীকার করি-রাছেন। ধর্মাধর্ম মিশ্র সংসারকে বিবেক দারা ক্ষীর নীরবৎ বিভাগ করিয়াছেন বলিয়া জৈমিনী পূর্বে মীমাংসা দর্শনে কর্ত্তা কর্মের নিতান্ত প্রমাণ করিয়াছেন, অত- এব যজুর্বেদ প্রমাণে হংসই ভর্মদেব, এবং শীমাংসামতে তিনিই বিপ্রহ্বান কর্ত্তা, তিনিই ধ্যেয়।

- (৩) সামবেদোক 'তত্বসি' পাদত্রে ঋথেদোক প্রজান প্রকা ও বজুর্বেদোক অহং প্রকা এই প্রকারের যে ভেদ দৃষ্ট হয় তাহা ঔপাধিক, বান্তব নয়, বলিয়া অদিপদে উভয়ের ঐক্যতা সাধনার্থ গায়ত্রী তৃতীয় পাদের প্রমাণ প্রহণ করিয়াছেন। বিনি 'বৃদ্ধির প্রেরক' অর্থাৎ চৈতনা, তিনিই প্রজান, তিনিই আনন্দ প্রাযুর্ব্যে অহং তিনিই ছং 'তৃমি'। এই তাৎপর্ব্যে সাংখ্য পাতঞ্জল দর্শনের প্রবৃত্তি, বাহা বেদান্ত দর্শনে নিরাক্তত ইইয়াছে। তৎপদে পাতঞ্জলি অধ্যক্ষ সচৈতত্ত প্রকারে গ্রহণ করেন, ছং পদে কপিল সাংখ্যরত জড় প্রধানকে চেতনের কারণ এবং প্রকারে অকর্তা বলেন। এই ভেদাভেদ উপলক্ষে যে সকল বৌদ্ধ চার্ব্বাকাদিরমত উৎপন্ন হইয়াছে, তাঁহাদিগের ভ্রম নাশার্থ বেদান্তমত দিদ্ধান্ত প্রকাশে বেদব্যাসের প্রবৃত্তি।
- (३) অথর্ধবেদোক্ত অন্নং শব্দার্থে 'দেই' প্রজ্ঞানানন্দ অহং সং 'এই' বলিরা প্রত্যক্ষ, সমীপস্থ ( হৃদরস্থ ) 'আস্থাকে গ্রহণ করিরাছেন। ইনিই ওঁ কারাকার নিত্য অবিনাশী পুরাণ পুরুষ পদবাচ্য 'শব্দ অন্ধ' সর্বরূপ গুণের সান্ধী, তৃথীয়; সন্থাদি গুণঅন্ধের আধার প্রকৃতিরপর, শব্দার্থবাধস্বরূপ চৈতন্ত, গায়ত্রীর চতুর্থপাদ 'পরোরজনে শব্দং' ইতি। ইহাঁরি ভিন্ন ভিন্ন দেশ কাল অবস্থার নিরাকরণ পূর্বক 'এই' বলাতে 'সকলি অক্ষমর' ইত্যাকার দিন্ধান্তে বেদান্তদর্শনের পর্য্যবদান। ও কারেই অ কার উকার মকারাদির ক্লায়. ঋক্, বজু, সাম, জ্ঞং অহং সং,\* জাগ্রত স্থপ্ন স্থান্তিই, বিশ্ব, তৈজন প্রাক্ত, বিরাট হিরণ্যগর্ভ কশ্বর, স্থব ছংখ আনন্দ, দিবারাত্র সন্ধ্যা, ভ্রত্তাবী বর্ত্তমানকাল, স্থাষ্ট স্থিতি প্রশারকার্য্য, অন্ধা বিষ্ণু মহেশ দেবতা, গায়ত্রী সাবিত্রী সরস্বতী দেবী, জ্ঞান, ইচ্ছা, ক্রিয়া শক্তি, ভূর্ত্ব স্বরাথ্য ত্রিরেখা, (ত্রিপূটী, ত্রিকোণ ত্রিবর্গ, তিনগ্রাম) প্রভৃতি নামরূপ উপাধি বিশিষ্ট তাবৎ প্রপ্রের ঐক্যতা, ইহা নিশ্চম, যথা অহৈতামুভৃতি:।

"নানাবিধেয়ু কুম্ভেয়ু বসেদেকং নভো যথা। নানাবিধেয়ু দেহেয়ু তদ্বদেকোয়মাত্মনঃ॥ শিব এব সদা জীবো জীব এব সদাশিবঃ। বেভ্যৈক্য মনয়োহস্ত স আত্মজ্ঞো ন চেত্রঃ॥

জৎ মন, অহং অহলার দংবৃদ্ধি এই তিনের অধিষ্ঠান চতুর্ব চিং।

## ক্তণমূর্ত্তিত্রয়ং ভাতি পরস্পর বিলক্ষণম্। সন্তাদি লক্ষণো যশ্মিন স এবাহং নিরংশকঃ॥

অর্থাৎ নানাকুন্তে যেমন আকাশ নানা দেখার, সেইরূপ নানা দেই ও অব-ছাতে এক এই আত্মাকেও অনেক দেখা যায়। শিব জীব নামমাত্র, বস্ততঃ এক যে জানে, সেই আত্মন্ত অন্ত কেহ নয়। গুণভেদে এক আত্মার তিনরূপ দেখার, তন্মধ্যে শুদ্ধ সন্থাত্মক যে রূপ তাহাই 'আমি' এক অবগু। আত্মতত্ম্জানীর এই আত্মাতেই সকল নিষ্ঠা পর্যাপ্ত হয়, যথা অষ্টাবক্র সংহিতা।

> ''অলং ত্রিবর্গ কথয়া যোগস্থ কথয়াপ্যলম্। অলং বিজ্ঞান কথয়া বিশ্রান্তস্থ মমাত্মনি'।

অর্থাৎ-ধর্মার্থ কাষরূপ ফলত্ররের কথা, যোগাভ্যাস বা তদালোচনা, জ্ঞানকথা, এ সকলি আত্যতত্ত্ববেত্তার পক্ষে নিক্ষর অথবা র্থা হয়, কারণ তিনি সে সকলের উপর যে স্বরূপভূত মুক্তি তাহা স্বস্থারেই (আপনি আপনাতে) প্রাপ্ত হইয়া সন্তই ও স্থির হইয়াছেন।

'আতামন্ত্র' প্রণবের সাধক কি প্রকারে ব্রন্ধভাব প্রাপ্ত হয়েন, (জীবসূক্ত হরেন) ভাষা মহানির্বাণভন্তে উক্ত হইয়াছে, যথা,—

সর্বং ব্রহ্মময়ং দেবি ভাবয়েদ্ ব্রহ্মসাধকঃ
ন চাস্থ প্রত্যবায়োহস্তি নাঙ্গবৈগুণ্য মেবচ।
মহামনোঃ সাধনে তু ব্যঙ্গং সাঙ্গায়তে গ্রুবম্॥

অর্থাৎ-হে দেবি ! ব্রহ্মবীজ ওঁ কার যাপক ব্রহ্মসাধক সকলি ব্রহ্মমর [ অর্থাৎ বেমন প্রণবে সকল বিশ্ব নামরূপের সহিত একতা, সমতা হইরাছে, সেইরূপ আপ্রনার উপাধিগত বৈতভোগ ভাব আত্যুবরূপে সমতা করিয়া অবৈতভাবে তন্ম ] ভাবনা করেন। একারণ সেই সমদর্শী সাধকের কোন প্রকার প্রত্যায়, অঙ্গবৈ-গুণা জনিত দোষ হইবার সম্ভাবনা থাকে না। মহান পদে আর্চ্ন মহামনা সেই সাধকের, মহামন্ত্রপ্রপাধন মাহাত্যো, সকল বৈগুণা সাল অর্থাৎ পূর্ণাক্ষ হয় ইহা নিশ্চয় জানিবে, প্রণবৃহ্ব সকলের মূল ইভি।

ওঁ তৎসৎ ওঁ।

## পরমারাধ্য শ্রিল শ্রীযুক্ত খ্যামাপদ তর্ক দিন্ধান্ত মহাশর শ্রীপদান্থজেযু

#### প্রণতি পূর্বক নিবেদনখিশেব:

মহাশবের ২৮ মাধীর অমুগ্রহ পত্রী পাঠ পূর্বাক পরম স্থানী ইরাছি। সারাণিব প্রথম থণ্ড পাঠে যে আপনি সন্তোব প্রাপ্ত হইরাছেন তাহাতেই আমার শ্রম সফল হইল। আপনার প্রশান্তলির সহত্তর দেওরা আমার মত অর বিদ্যা বৃদ্ধি বিশিষ্ট জনের ছঃসাধ্য, তথাপি আজ্ঞা পালন করা কর্ত্তব্য বিবেচনার গুরুদন্ত জ্ঞান পূল্পে গুরুরর্জনা করিতে প্রবৃত্ত হইতেছি, তরসা করি মহাশয় গঙ্গা জলে গঙ্গা পূলার ভার গুলন গ্রহণ করিয়া ভ্রমপ্রমাদ সংশোধনে চরিতার্থ করিবেন।

#### >। বিপাশা নদীর ঠিকানা কোথায়?

হিমালর পর্বতের পূর্বে পশ্চিম ভাগ হইতে নিঃস্থত পঞ্চ নদের মধ্যে বিপাশা একটা নলী। ইহা জালদ্ধরপীঠ বেষ্ঠন পূর্বক শতক্ষতে সম্মালিতা হইয়াছে। পঞ্চনদ দেশকে এক্ষণে পঞ্জাব বলে, তত্ত্বস্থ জলদ্ধর পীঠকে 'জ্লদ্ধর' এবং বিপাশাকে 'বিয়াশ' বলিয়া থাকে। জালামুখী স্থানই জলদ্ধর পীঠ \*।

## ২। পিশাচ কি উপদেবতা না মনুষ্য ?

অমরকোষাত্মসারে পিশাচ, গুহাক, গদ্ধর্ম ও বিদ্যাধর এই চারি জাতিকে দেবঘোনি বলা যার, কিন্তু পিশাচঘোনি মন্ত্রাঘোনির সহ বিশেষ ঘনিষ্ঠতা রাখে, কারণ ইহারা হিমাচলের পশ্চিম অনার্য্য দেশবাসী পূর্ব্ব আর্য্যদেশের অতি নিকটেই আছে, তাহার প্রমাণ কাশীথণ্ডে প্রাপ্ত হওয়া যায়। শিবশর্মা বিষ্ণুলোক গমন কালীন হরিষার হইতে উত্থিত হইয়া প্রথমেই এই দেশ দর্শন প্রসঙ্গে বিষ্ণুদ্তকে জিজ্ঞাসা করাতে দৃত কহিল,—

"অয়ং পিশাচ লোকহত্ত বসন্তি পিশিতাশনাঃ। দত্তানুতাপভাজা যে নো নো কৃত্বা দদাত্যপি॥"

অর্থাৎ পিশিতাশন শবার্থে পিশাচজাতি, যাহারা দান দিয়া অমৃতাপ করে এবং দেব না দেব না করিয়া অনিচ্ছা পূর্ব্বক দান দেয়, তাহারাই এই স্থানে বাস করে।

অতথ্য "বহি ও ইক" পিশাচ দম্পতি বাহাদিগকে অনার্য্যেরা "আদম ও ইব' বলে, তাহারা দেববোনি ছিল; পরন্ত, তাহাদের অপত্যেরা বেদোক্ত বর্ণাশ্রমাচার ধর্মভাষ্ট "লোভী'' হওরাতে আব্যিদেশ বহিভূতি হিমালয়ের নিমে বিপাশা নদীতীরে বজাতীর শাশগ্রন্ত প্রাথণের সহিত বশিষ্ঠের নন্দিনী ধোণি-জাৎ যবণগণের সহিত এবং রামায়ণোক্ত রাক্ষদীগর্জে বাণরজাত সন্তানগণের সহিত সংযোগে শহরভাবপ্রাপ্তানস্তর ক্রমশঃ বছদ্রব্যাপী হইয়া ভিন্ন ভিন্ন স্থানে ভিন্ন ভিন্ন নামে পরিচিত হইরাছে। এরূপ ভাবগ্রন্ত বাহীক জাতিতে পিশাচ্ছ ও মহুষাছ উভরস্বভাব দর্শন করিয়া বিচার করিলে প্রাণের সহিত ইতিহাসের একবাক্যতা হিসিহ হয়, তর্মীমন্ত আমি ভাহাদিগকে অন্ত জাতিমধ্যে গণনা করি, তাহারা আচারত্রন্ত পতিত মহুষ্য, উপদেবতা নয়। ইহারা যে আমাদের প্রতিবাদী ব্রক্ষাণ্ড-প্রাণে তাহা লিখিত আছে,—

"অভিজাতাঃ শাবরাস্তা বিপুলাশ্চিত্রমানবাঃ। তৈর্বিমিশ্রা জনপদা আর্য্যা মেচ্ছাশ্চ ভাগশঃ॥"

অর্থাৎ বিষ্ণুক্রাপ্ত বে অসেচণক ( এসিয়া ) দেশ, তন্মধ্যে আর্য্য অনার্য্য উভয়-বিধ মন্থ্যাই বাস করে। হিমালদের পূর্বে আর্য্য দেশ এবং পশ্চিম অনার্য্য মেচ্ছ বা বাহীক দেশ বোধবা। অতএব তত্ত্রবাসীরা দেবযোনিজাত হইয়াও সকর-মন্থ্য। তাহারা বিপুল-কায় ( স্থুল ) এবং ক্লক্ষচিষ্ট (গোদনা ) ধারণ করিয়া থাকে।

## ७। मृश्र महल कि शृथिवी ?

এই প্রশ্নের উত্তরে ভিন্ন ভিন্ন দেশ কালের পণ্ডিতগণ ভিন্ন ভিন্ন মত প্রকাশের সহিত হৃগতে যে অনৈক্যতা-ছাল বিস্তার করিয়াছেন, আমি তাহাতে আবদ্ধ নহি, আমি শ্রুতি, শ্বুরাণ অর্থাৎ বেদ ও বেদাল জ্যোতিষ শাস্ত্রের একবাক্যতা-কেই যথার্থ মত বলিয়া বিশ্বাদ করি।—

আমার মতে প্রত্যক্ষ জ্ঞানে স্থ্য সচল পৃথিবী অচলা, অপ্রত্যক্ষ অমুমান বিজ্ঞানে স্থ্য অচল পৃথিবী সচলা হয়েন, অতএব জ্ঞান বিজ্ঞান সামঞ্জ্য উভয়েই অচল উভয়েই সচল।

দিবা রাত্রে কালের গতি প্রত্যক্ষ আছে বলিয়া এ প্রশ্ন উথাপন হইয়াছে নচেৎ হইত না। প্রাচীন ও নদীন স্ব্যাসিদাক্ত প্রভৃতি ক্যেতিব মতের কাল গণনা ভিন্ন আন তাৎপর্য্য নাই। এই গণনার মূল বিচার করিলে পরমায়ু পরিমাণ করাই নিশ্চর হয়, অভ হেড্ আয়ুকে সদ্ধিষ্টল "কাল" বলিয়া বুনিতে হইবে। আয়ুর ভভাতত ফলকে দিবারাত্র হলে দেখিলে সন্ধ্যাত্রয়কে দিবারাত্রের মূল বলিতে আর সন্দেহ থাকিবে না। লেশভেলে সন্ধ্যাকালের ভেল হয় ইউক, কিন্তু সন্ধ্যা প্রত্যহ

হউক আর ব্যাসাত্তে হউক হইয়া থাকে তাহার ব্যতিক্রম হয় না। স্থ্য অচল হইলেও পৃথিবীকে সচল বলিয়া বে গণনা সিদ্ধ হয়, পৃথিবীকে অচলা ও স্থাকে সচল মানিয়া তাঁহার গতি ধরিয়া গণনা করিলে দেই কালই সিদ্ধ হয়। ৬০ দতে দিবারাত্র এবং ৩৬০ দিবসে বর্ষ গণনা উভয় প্রকারেই সিদ্ধ হইয়া থাকে। জ্যোতিব মাস্ত করিলে বদি প্রাণের অপমান হয়, কিয়া প্রাণ মাস্ত করিলে বেলাল জ্যোতিব্রের অপমান করা হয় তবে তাহা করা অযুক্ত। উভয়েয় ঐক্যভাই প্রয়ত সিদ্ধান্ত, এই ঐক্যভা বেদান্ত মতেই প্রাণা। কি প্রকার সেই ঐক্যভা প্রনিধান করুন;—

वित्राष्ठ-शूकरवत्र ठक्कार श्रवा वित्राष्ठे त्वर इहेटल अख्ति, अकांत्र अहन, व्यापात जेगीनन निमीनन व्यन्तनामि कियाविभिष्ठे विनता महन त्यां इत्तन। এইরূপ পৃথিবী বিরাটের চরণ স্বরূপে সচলা এবং আধারশক্তি রূপে অচলা হয়েন, এমতে সকল মতই সতা। চকুর ক্রিয়াশক্তিতে এবং চরণের আধারশক্তিতে যে সম্বন্ধ, স্থ্য ও পৃথিবীতে সেই সম্বন্ধ নিবন্ধিত আছে। চকু যেমন স্বস্থানে (বিব্রে) অচল, চরণও তেমনি স্বস্থানে (জামুজ্জেরে) অচল। চকু স্থান লক্ষ্য করেন, চরণ তথার গমন করেন একারণ চক্ষের সহিত চরণের সচলত্ব প্রসিদ্ধ। চরণের লক্ষ্য করিবার শক্তি নাই কেবল চক্ষ্ লক্ষিত স্থানে গমন করিবার শক্তি আছে। চক্ষুত শক্ষ্য স্থান দর্শন এবং স্পর্শনের উভর শক্তি আছে। চক্ষু স্বস্থান ২ইতে ক্রিয়া নিষ্পন্ন করেন তাহাতে তাঁহার গতি অবক্ষা বোধ হয়, চরণ তাহা পারেন না, ভন্নিমিত্ত চরণের গতি চকুর দৃশু হয়। এতাবতা উভয়ের ক্রিয়া সম্পাদনার্থ কালের সহিত আমার ( সাদৃশ্যতা ) হইয়াছে। চক্ষু যে স্থানকে পলকমাত্রে স্পর্শ করেন চরণ সেই স্থানকে পদে পদে গমন করিয়া প্রাপ্ত হরেন, ইছাতেই ক্রিয়ার ভেদে দিবারাত্র সন্ধা কালের ভেদ হয়। স্থারে পলক লক্ষিত স্থানে পৃথিবী ৬০ দণ্ড কালে উত্তীর্ণ হয়েন অথবা পৃথিবীর এক চরণ চালনে সুর্য্যের এক পলক বলা একই কথা। অতএব চকুর ন্যায় স্থরোর "সংক্রামকগতি" এবং চরণের ন্যায় পৃথিবীর 'প্রাতিপদিক-গতি" আমি বিশ্বাস করি।

স্থান হইতে প্লক্ষাতেই লক্য স্থানকে আক্রমণ করাতে স্থোর সাংক্রান্তিক গতি, সেই সন্ধি বা সংক্রমণ স্থানকে প্রাপ্ত হুইতে পৃথিবী যে নিম্নিত পতিতে প্রমন করেন তাহাকে প্রাতিপদিক গতি বলি। কারণ বারীকে আধার শক্তি বলি, যাহা ক্র্মাকার বিরাটচরণের আধার বলিয়া প্রসিদ্ধ। এই মহার্থই জলকে ভগবানের অরণ আশ্রম বলিতে বেল ও পুরাণ উভারের এক বাক্যতা আছে। অতএব সেই কল পৃথিবীর আধার হওয়াতে রসক্ষপ স্থা-মণ্ডল চল্লের স্থিত ভাহার তালাক্ষতা নিবন্ধন চল্লের সহিত শুর্যাক্ষিত স্থানে পৃথিবীর গমন জন্য প্রতিপদাদি চতুর্দশান্ত অষ্টাবিংশতি নক্ষত্রাকার তিথি গণনাম কালের আমাম হইয়াছে। এই অষ্ট-বিংশতি চরণে পৃথিবীর এক মান, অমাবতা পূর্ণা লইয়া যে ছই পাদ সুর্যা হইতে नाम जाहाहे वृद्दे वश्मतारस मलमारम शूर्व हरेबा थारक। हज्जम धनहे अरलत क्रम, ठळकरम्हे পृथिवी क्रमवणी हरवन अवः अकृवणी हहेवा वीक शावन करवन। পृथिवी চজের সহিত পদে পদে গমন করেন এ কারণ "প্রতিপদী" নামে প্রসিদ্ধা। স্থায়ের नका काथाय ? ना धानय कारनद शकि, পृथिवीय नका-शान काथाय? राष्ट्र প্রলয়কালে। এই সন্ধিষ্টলকে অধিদৈব বা কালকবল বলি। কালাম্মা রবি প্রতি-পলকে পৃথিবীর আয়ু গণনা করিতে করিতে আপনার নিকটে আকর্ষণ করিতেছেন, পৃথিবী স্বীয় আধার চক্রমগুলস্থ স্থধারদে স্বিগ্ধা ও গুরুতরা হইয়া ততই ভ্রমণচ্ছলে নৃত্য করত: তাঁহাকে মুগ্ধ রাথিবার চেষ্টা করিতেছেন; কিন্তু, স্থালোলপ ক্ষ্ধা-কাতর সেই "কালাগ্রিক্ত পুরুষ" কালপ্রাপ্ত হইলে তাঁহাকে আত্মনাৎ করিবেন সন্দেহ নাই। প্রাচীন ও নবীন জ্যোতিষমতে এই প্রলম্বের (মৃত্যুর) অনুসন্ধানে, আয়ু গণনায়, প্রবৃত্তি দেখা যায়। প্রাণ ও অন্ন, ভোক্তাও ভোগ্য, পতি ও পত্নী, চকু ও চরণের এই পরমভাবই দিব্যভাব আর সকল ইহার আবান্তর মাত্ম্বীভাব হয়। মহাশয় শান্তজ ইহাতেই বুঝিতে পারিবেন যে একার্ণব জলম্ব ক্রাণ্ড বিখণ্ডে বিভক্ত। উৰ্দ্ধভাগ দিবি, অধোভাগ ভূমি। তক্ষপ সূৰ্য্য ও পুণিবী,--সচন্দ্ৰ বা সমাগরা পৃথিবী, পরম্পর সংলগ্ন স্বতন্ত্র নহে; একের অভাবে অপরের অভাব অনিবার্যা হয়।

এই বিশ্বের আদি পুরুষ আপাদ নাভি এবং আনাভিমন্তক দ্বিথণ্ডে বিভক্ত দেহবান বিরাট হরেন। 'পুর্যাদি সকল তাঁহার অঙ্গ। ইনি জল হইতে উথিত হইয়াছেন আবার জল মধ্যেই লয় হইয়া অরূপ হইবেন। ইনি অচল হইয়াও সচল এবং জ্বৃত্তি অচেতনের চেতনম্বরূপ আত্মা।

## ৪। অনাদি সৃষ্টির পূর্বের কর্ম্ম কোথায় ছিল?

এ প্রান্নের উত্তর সারার্ণব প্রথম থতে ৭১ হইতে ৭৬ পৃষ্ঠায় প্রদান করা হইরাছে তথাপি,—

প্রজ্ঞানানন্দ বোধ স্বরূপ ব্রহ্ম হইতে শকার্থমরী প্রকৃতি, প্রকৃতি হইতে মহৎ, মহৎ হইতে অহং "শক্ষরন্ধ" বেদ, বেদ হইতে মন্ত্রবর্ণাকার কার্য্যবন্ধ "খং" আকাশ, আকাশে অধ্যাত্ম "চর' প্রাণে চিৎ, অর্থ শক্ষ এবং বর্ণ তিনের বোধক জাগ্রত স্বপ্ন অবৃথির-সাক্ষী, কর্ম ও ক্রিয়ার কর্ম্বা বিরাট নামে "ছুল দেহী" জীবসংজ্ঞা

প্রাপ্ত ইয়াছেন। অতএব শব্দের মুখ্যার্থ কর্মমূলিকা প্রকৃতি অনাদি। প্রকৃতি সং বন্ধের সরপভূতা এ কারণ স্থাইকার্য প্রকৃতিমূলক, স্থতরাং কৌণার্থে ক্রিয়ার করণ সরপ বিশুণাত্মিকা প্রকৃতিবিকার দেহেক্সিয়কে "কর্ম্ম" বলিয়া বেদে লক্ষ্য করিয়াছেন। এই ভূত-প্রকৃতি "আপন কর্ম্ম আপনি করেন লোকে বলে করি আমি;"— অপিচ, সহস্র নাম মধ্যে বিষ্ণুর এক নাম কর্ম্ম, ইত্যর্থে ভূত প্রকৃতি স্থভাব। প্রথম কর্ত্তা পরে কর্ম্ম তদনস্তর ক্রিয়ার আয়ায় স্থিসিক, নচেৎ দেহাভাবে কর্ম্মের অভাব মান্য করিলে দেহাভাবে জীবান্মার অভাব এবং সংসারাভাবে পরমান্মার অভাব মান্য করিলে দেহাভাবে জীবান্মার অভাব এবং সংসারাভাবে পরমান্মার অভাব পানা করিলে দেহাভাবে জীবান্মার অভাব এবং সংসারাভাবে পরমান্মার অভাবাপত্তি অনিবার্য্য হইয়া উঠে। তাহাতে বৌদ্ধাদি চার্কাক মত উপস্থিত হয়। অকর্ম আন্মা হইতে কর্ম্ম শব্দ বাচ্য দেহ অথবা "কর্মব্রন্ধান্তবং বিদ্ধি" ইত্যাদি ভগবদদীতা প্রমাণে অনাদি নিধন পরমান্মা হইতে কর্ম্ম বজাদিতে দেহোৎপত্তির বীজ (অর) প্রাপ্ত ইওয়া যায়। প্রলয়কালে অব্যক্তা প্রকৃতিতে কর্ম্মের (দেহের) লীনতা জলমধ্যে মীনের ন্যায় জাতব্য, এ কারণ কর্ম্মের নাম "অদৃষ্ট"। স্থান্তকালে প্রক্রার সেই অব্যক্ত কারণার্ণব মায়া গর্ভস্থ অদৃষ্টফল, ক্রিয়ার অম্বরম্বরূপে ব্রন্ধাদির শরীর ধারণে ব্যক্ত হয়। শ্রুতি বলেন—

## "সূর্য্যাশ্চন্দ্রমদো ধাতা যথাপূর্ব্বমকল্লয়ৎ"

অর্থাৎ স্থ্য চক্রমা হইতে (অত্তা ও ওদন, অগ্নি ও রদ, অমৃত ও বিষ অথবা প্রকৃতি ও প্রুষ মিথুন হইতে) বিধাতা, যেমন পূর্বেছিল দেই রূপ, দকল নাম রূপ পুনর্বার কল্পনা করিলেন। ইত্যর্থে কর্ম অনাদিপ্রকৃতিতে থাকে ব্ঝিতে হইবেক। কর্ম শব্দে শ্রীর, সঞ্চিৎ আগামী প্রারন্ধ এই তিন কর্ম-জন্য তিন শ্রীর সুল স্ক্র কারণ নামে প্রসিদ্ধ \*।

## ৫। সৃষ্টিকালে জাতিভেদ ছিল কি না?

অওজ বেদজ উদ্ভিজ ও জরায়্জ নামক চারি জাতিই প্রসিদ্ধ তাহাই স্ষষ্ট বিনিয়া শাস্ত্র প্রচার করেন। মহন্য জাতি তাহারি অন্তর্গত জরায়্জ অর্থাৎ গর্জ-জাত বিনিয়া গৃত হয়। সন্ধ্রণ প্রাধান্যে তাঁহারাই আদ্ধার রজোগুল প্রাধান্যে ক্ষত্রীয় তমোগুল প্রাধান্যে বৈশ্ব এবং কেবল তমোগুলে শুদ্ধ বিনিয়া পরিচিত হইতেন। সাত্মিক সংস্কার ও সদাচার গুণে তাঁহাদের প্রেষ্ঠিছ এবং জ্ঞান বিদ্যা বল ধন ও ভক্তি বিবেচনার জ্যেষ্ঠছ নিরাকরণ হইত। বৈবাহিক নিয়ম ছিল না, ক্ষেছ্য-বিহারী,

শারক কর্মে ছল শরীর, আগামী কর্মে হক্ম শরীর এবং সঞ্চিৎ কর্মে কারণ
 শরীর সংযুক্ত। একারণ কর্মফলত্যানী মহা কারণ শরীরস্থ ইয়েন।

বথা তথা বাসী, নিয়ত নিৰাস বিহীন তাদৃশ তপন্থী গণের জাতি নির্গ কেবল কর্ম ও ওণ দেখিরাই হির হইত। ক্রমশঃ রক্ষত্তৰ তণাধিকো জাচার বৈলক্ষণে ভেদ প্রাপ্ত হইলে, বৈবাহিক বিধি ব্যবস্থা সংস্থাপন পূর্কক তাঁহারাই চতুরাশ্রমে চাতুর্ধর্ণে কতক গৃহস্থ কতক উদাসীন হইয়াছিলেন। অতএব পূর্ক করীর সংকার বা কর্মই জাতি তবের বীজ হয়। মুখ বাছ উক্ল চরণ হইতে চাতুর্বর্ণের উৎপত্তি যাহা উক্ল হইয়াছে তাহা গৌণ \*। মহর্ষি মার্কণ্ডের বিলিয়াছেন,—

"অনিচ্ছাদ্বেষসংযুক্তা বর্ত্ততে তু পরস্পারম। তুল্যরূপায়ুষঃ সর্বা অধমোত্তমতাং বিনা॥"

অর্থাৎ ইচ্ছা দেব রহিত পরস্পর তুলা রূপ ও জীবনবান, সকলেই উত্তম অধ্য ভেদ রহিত বিহার করিতেন।

এতাবতা জাতি তদবস্থায় বীজ রূপে ছিল ক্রমশঃ গুণ প্রাপ্তে অঙ্কুরিত ও বিস্তৃত ইইয়াছে ইহাই উপলব্ধি হয় ইতি।

> অমুগত শ্রী মহেন্দ্রনাথ শর্ম্মণঃ। কাণপুর।

শারার্ণব ভৃতীয় থক্তে এ বিষয় বিশেষয়পে বিয়ত হইবে।



धारे श्रीत के बद्द मायकान नामा विक स्टेट नाना अकांत कथा अमा बाहेरलह । नानान लर्कत्र रुष्ठित महिल विविध बिठात्र व्यशानीत भवन, जेनरनम পঙ্ক্তির প্রয়োগ এবং পরামর্শ পর্যায়ের স্ত্রপাৎ হইতেছে। সংবাদ পত্রের সমষ্টি ও সাময়ীক কুত্র বৃহদাকার পুত্তকরাশী পাঠ করিয়া ''সময় নই করিলাম'' বলিয়া लारकत्र मानगीक कडे छेपष्टिक इटेरलट्ड ध्वर डेब्बन मछामध्यल स्नीर्य मानकृत বক্তা শ্রবৰে জামিনী জাগরণ জন্ম "শিরঃ পীড়ায়" শ্রোভ্বর্গের দৈছিক কষ্টের কারণ প্রত্যক্ষ হইতেছে। লেখক ও বক্তাগণ নৃতন নৃতন বিদ্যা বৃদ্ধির পরীক্ষাচ্চলে ন্তন ন্তন ভাবগর্ভ বাক্চাতৃর্ঘ্যে পাঠক ও শোতাগণের অহুসন্ধানলোল্প মন-মুগ্ধ করিতে করিতে আপনারাও মুগ্ধ হইয়। পড়িতেছেন এবং আপ্ত বিশ্বতীদোষে ''প্রকৃত বিষয় বিশ্বত হইয়া' ভারতকে দোষী করিয়া আগু দোষ গোপন করিতে চতুর হইতেছেন। কেছ কহিতেছেন পতিত ভান্নতবাদীগণের পূনঃ সংস্কার চাই, (कर किराउएक्न मम्ला, कर किराउएक्न किहू किहू। किर विनाउएक्न आएमी দেশাচার পরিবর্ত্তন চাই, কেহ কহিতেছেন ভাষা সংশোধন প্রথমে আবশ্রক। কেহ কেহ বেশ বিরচন, কেশ রক্ষণ, কেহ কেহ বা স্বাস্থ্য স্থাপন, বলোৎপাদন ও धनाहत नहेश विवेष ; (कर वा वानाविवार निवात जीविवसन (हमन ; विधवा-বিবাহ অস্ববৰ্ণ-বিবাহ প্ৰচলন ও কৰ্মকাণ্ড খণ্ডন চাই বলিয়া উন্মন্ত ও ভারতকে লণ্ডভণ্ড করিতে উদ্যত হইতেছেন। এ প্রকারে "নানা মুনির নানা মত" ভনিতে শুনিতে ভারতের কর্ণ বধির হইয়া পড়িল, দেশ দেশাস্তরে ভায়তের অপ্যশ গাণ আরম্ভ হইল, ভারত সত্য সত্যই পতিতবৎ হইলেন। সকলি হইল ;—আহার, ব্যবহার, আচার, বিচার উপেক্ষিত হইল, বিধবা-বিবাহ অশ্ববর্ণ বিবাহ রজ্খলা-विकाली विमा निका, ममूखयांचा, मूर्थ मूर्थ बन्नकान, नर्सत्व शान ভোজন প্রভৃতি অভিনবিত কার্য্য সকলি কিছু কিছু প্রচলিত হইল, কিছু ভারতের य इर्फना जाहारे तरिन, जाहारे चाए किছू প্রতিকার इरेन ना। खात्र चीत्र সহজ স্বভাবে স্থান্থির হইলেন না, বিজাতীয় বিদেশীয় বিশালীয় রীতি, নীতি, প্রকৃতির পারবর্থে কম্পিতকলেবরেই কালাভিপাত করিছে থাকিলেন। ভারতের

আমরা কি চাই 💃 {

উচ্চ ক্লগোরব বভাব ভল হইল দেখিয়া, নবা ক্লাঞ্চলিয়াই যাল পর নাই আনন্দের সহিত কুলে অকুলগার্নের অলাঞ্চলি দিয়া কুল রক্ষা করিছে থাকিলেন থাকুন ভাহাতে ভভ ক্লাভি নাই; কিছ, 'কি করিছে গিয়া কি করিয়া বিদলেন' ইহাই শোচনীয় হইল! । ভারতের হুংথে কাতর মহুধ্য মুক্তকঠে ইহাই বলিভেছেন দে, লোকে কোন কার্যাই অবশিষ্ট রাখিলেন না, যাহা অকরণীয় প্রিয় ভারতের অভ ভাহা গুনকলি করিলেন, অথচ ভারত স্থীর অভাব প্রাপ্ত হইলেন না, তবে বোধ হর ভারত প্রদেশ করিলেন, অথচ ভারত স্থীর অভাব প্রাপ্ত ভারতের মুথে হালি ধরিত না; আনন্দের সীমা থাকিত না! ভাঁহার হাভ পূর্ণ আভ আপনিই দিক্ প্রকাশ করিত, এবং আনন্দ কোলাহলে গগণমণ্ডল পরিপূর্ণ হইত, হাহাকার থাকিত না। ভাঁহার ভাগিত প্রাণ ওঠাগত এবং উৎকৃত্তিত অস্তঃ-করণ কথনই এত ব্যাকুল হইত না। অসংখ্য পুত্র কভাসতে পিওলোপের ভয়ে ভীত হইতেননা, এবং অগণ্য শাস্ত্রসতের স্বেং আগক্ত থাকিতেননা।

"আমরা কি চাই" এটা এখন থে স্থির হয় নাই এ কথায় আর কেছ কিছু আপত করিতে পারিবেন না; থাঁহার যা বলিবার, থাঁহার যা করিবার বলিরা ও করিয়া শেব করিয়াছেন ও করিতেছেন; একারণ আমরা এই প্রস্তাবে কেবল সেই প্রস্তীর উত্তর প্রদান করিতে প্রবৃত্ত হইতেছি। বন্ধ নির্ণয় হইলে পরে তাহার প্রাপ্তির উপায় জন্ম প্রথম করা যাইবে। পাঠকগণ বিবেচনা করিয়া দেখুন আমরা বলিতে পারিলাম কি না।

১। মানবপ্রকৃতি পর্যালোচক পণ্ডিতগণের মতে দেশ বিশেষে মহ্যাজাতির প্রকৃতি ভিন্ন ভিন্ন হওরাতে, জীবন বাঝা স্চক আহার, ব্যবহার, আচার, বিচার, নিয়ম ও রাব্ছার ভিন্নতা ঐশীক নিয়ম বলিয়া গণ্য হয়। কালে যেমন শরীরে বাল্য যৌবন জন্না আপনি উলয় হইয়া থাকে, সেইরূপ অবস্থার সঙ্গে দক্ষে জীব প্রকৃতিও আপনি পরিবর্তিত হইয়া কালাহাগামিনী হয়, চেটায় তাহার বিপরীত হইয়া পড়ে। আমরা বিদি বালককে বৃদ্ধ কিয়া বৃদ্ধকে বালক করিতে চেটা করি, দে চেটা স্থানিক হইলেও তাহা অভাবের প্রতিকৃত্তা দোষে ক্রমিম বলিয়া পরিগণিত হয়, সেইরূপ আফালজাত ফল প্রত্যের প্রতিকৃত্তা দোষে ক্রমিম বলিয়া পরিগণিত হয়, সেইরূপ আফালজাত ফল প্রত্যের ভার মহয়া প্রকৃতিও অকালে পরিবর্তিত হইলে স্থান না হইয়া বয়ং রোগ শোকের কারণ হইয়া উঠেন অভএব অকাল পরিবর্ত্তাক্ষেই ভারতের ভারণপ্রনের মূল বলিয়া প্রতীতি হইতেছে। ভারত চঞ্চল প্রকৃতি সন্ধানের দোবে যে অকাল পক্তা (ইচড়ে পাকা) ভাব ধারণ করিতেছেন, দেই ভারতী পরিবর্ত্তাক করিয়া বাহাতে ভারত প্রকর্মার অভাবে অবহিত হইতে পারে ন তাহাই আমরা চাইণ, কেবল তাহাই চাই আর কিছুই নয়। বছাব রকা

করাই ভারতের সহজ্ঞ গ্রাকৃতভাব, লোকচেটা ভাহার বিশরীত ইওয়াতে বিশরীত কল কলিতেছে। ভারতের স্বভাব বৈষ্টাও বৈষ্টা, আমরা এবন ভাহাই চাই।

- ২। ভারত বর্ণাশ্রম ধর্মের ভূমি, তাহাতে বর্ণাশ্রম বর্ম দোগিত হইলেই তত ফল ফলিবে, অন্থ বীজ বর্গণ করিলে ওও ফল না কলিয়া বর্ম ভূমির ওৎকর্মত। ওণ নই হইয়া বাইবে, তাহাই বটিতেছে। বর্মা, রাজা, ধন ও ওঞ্জনা এই চারিটা মহব্য জীবনের প্রয়োজনীয় বস্তা। ইহার জাদান, প্রদান সংস্করণ ও প্রহণের নিমিত বিধাতা প্রাহ্মণ, ক্রীয়, বৈশ্র ও শুজ চারি (জাভি) বর্ণ নির্দিষ্ট করিয়া ভাহাদের স্থ কার্য্য নির্বাহের জন্ম ভিন্ন প্রকৃতি সন্মত নির্দ্য বাবহা লিপিবজ করিয়া রাথিয়াছেন, তাহারা সেই সেই নির্দ্যে স্থ বর্ণাস্থ্যারিক ধর্মে ছির থাকিলেই ভারতের স্থভাব রক্ষা জনিত স্থভোগ হইতে পারে অন্তথা পারে না, আমরা তাহাই চাই।
- ৩। আমরা ভারতে সেই সভাবদিদ্ধ বর্ণাইন বর্দ্ধ পুন: প্রচলিত করিতে চাই। বান্ধণ বিদ্যা বান্ধণ্যবৃক্ত, ক্ষতীয় বলবীয়া রণদক্ষতা ও নীতিসম্পন্ন, বৈশ্র বাণিজ্য কুলন এবং শুদ্র নেবা পরারণ আজ্ঞাকারী ও গুরুভক্তি সম্পন্ন হইলেই ভারত পৰিত্ৰ হইবেন, ভারতবাদীরা অসভ্য ও জ্বী হইবেন অক্তথা নহে ইহা স্বরণ রাধা চাই। এই বর্ণাশ্রমধর্ম নিথিল হওগাতেই লোক চেটা বিফল হইতেছে. ভারতের অভাব দূর হইতেছে না, রোগ শান্তি হইতেছে না, কোন धेर्यांदेर ७० कतिराज्य ना, मिन, मिन त्रांग द्वि इंटेरजरह, छात्रज सीन मीर् कष्टिमाञातिमिष्ठ हरेटाज्यहन । य त्रांभीत गृंश एक नत्र, निकटि भथा। भरकात्र বিধি ব্যবস্থার নিমিত উপবৃক্ত প্রিয় তত্তাবধারকের অভাব, সে রোগীর রোগ শান্তি কিছুতেই হয় না, কেবল চিকিৎসকের বাবস্থার ভাষার প্রতিষ্ঠার হওরা হ্রহর। অতথব আমরা প্রথমে 'গৃহ উদ্ধি চাই'। যধন গৃহ মধ্যে অব্যক্ষা त्त्रांश वर्डमान-एक कि कार्या कतित्व छाटांत्र नियम नार्ट-कथन क्लान कार्या সাবত্তক তাহার নিশ্চর নাই :—কোথার কোন কার্য্য হওরা উচিত তাঁহার নিরুপণ नार :-- वथन वथात्र दारात्र वारा बटन रहेन-हेन्हा रहेन,- उद्गर रहेन अध्याद হউক, বৈধ বা অবৈধ প্রকৃত কি কৃত্রিম বাহা হউক, তথন তথার ভাহার काता जाहार कुछ हरेन-वना हरेन त्नवा हरेन-अक्टबरनत मजाबक, भारतत বিধি এবং কালের বেগাছ্যারিক মহব্যের,—সাধারণ মহব্যের প্রকৃতির সম্বতি नक्ता रहेन ना ;-- त्रवारन 'कंप्रका' किन्नतेन पाकिएक नीर्डिश । अळवर आयत्र। বৰ্ণাশ্ৰম বিচার পূৰ্বাক গোককে স্ব স্থ জাত্যক ধৰ্ম কৰ্মে নিযুক্ত করিতে চাই। কেন না ৰ ৰ ধৰ্মে স্থির প্রতিজ্ঞ নিয়ত নিযুক্ত মনুয়াকীৰ্ণ দেশ হইতে ছুৰীতি আপনিই

পলারণ করে, বিশেষ চেষ্টা করিতে হর না; স্বধর্মচ্যুত মহ্বা বে প্রারশিত হও বিশিষ্ট কারণ এই। আরু কাল যে সকল স্বারহ দেশ-শুড়াকাজনী মহাশ্রপণ ভারতকে হব করিছে নক্ত্র, তাঁহারা বে ভারতের অভাব নিরাকরণ না করিয়া সাহাব্য দানে অপ্রব্যর বহুইতেছেন কি না—তাহা বিবেচনা না করিয়া রূপা দৃষ্টি বৃষ্টি করিতেছেন,—আমাদের রিচারে তাঁহাদের তাদৃশ রুণা রুসই ভারতের অল্লি নাল্য ও অলীব রোপের কারণ হইবে। ভারত এত বৃত্কিত নহেন যে বা পাইবেন তাই থাইবেন। ভিনি প্রচ্লুর ভোলন পানে পরিত্তপ্ত বিপ্রাম ক্ষরিতেছেন মাত্র, ভদবহার আধার দিল্য দিলা' বাহা কিছু থাওয়ান ঘাইবে তাহাই অলীবের তেত্ হইবে,—তাহার হিতকারীয়া তাহা না বৃথিবাতে তাহাই হইরাছে। তিনি প্রস্কল উপদেশ, পরামর্শ ও শিক্ষারপ বিলাতী-মেওয়া» (বেদানা-আনার বা আলুর—উপাদের পৃণ্ণিইক বা মধ্রা, হুরার ছার অমৃল্য বা ইব্রির স্থকর হইলেও) এখন অধান্য অপেরবং পরিত্যাল্য বিবেচনা করিতেছেন। এখন স্বভাবে অবহানই তাহার স্থপণ্য এবং 'অলীর্শ-লারক-চূর্ণবং' উপকারী হইবে; যাহার অভাবে তাহার অস্থিত। যাহার অভাবে তাহার গাতিত্য ও অবনতি সেই অভাব দূর করাই চাই।

০। ভারতে চাতৃর্ব্বর্ণ প্রকার পংক্তি বিভাগ দৃশ্ব হয় বটে, কিছু কাল প্রভাবে তাহাবা স্ব স্থ ধর্মে ও ধর্মজারে ভালৃশ অহরক নয় তক্ষপ্র স্থভাব-ভক্ত ইইরাছে। সকল বর্ণই সকল বর্ণের ধর্মে হস্তক্ষেপ করিরা ধর্মের বিশুছু ভাবকে কল্বিত করিরা ভূলিভেছে ভাহাতেই ভারতেব কলক। সম্ভাবিত লোকের অপযুশই মৃত্যু, অত এব ভারত জীবমূত সন্দেহ নাই। তথাপি এই কলক ভঞ্জনার্থ আমাদের যক্ষ করা চাই, বাহাতে আরো গাঢ় হয় তাহা করা চাই না। ধর্মের হিরতায়, সমাজের হিরতায় ব্যক্তিমাত্রের সহজ্জাব আপনি হির হয়। অত এব আমরা যাহাতে এই ধর্ম বিচিকিৎসা নিবারণ হয় এমন পরামর্শ উপদেশ ও মন্ত্রণা চাই, বাহাতে আরো অংগাতি হইবে ভাহা চাই না। ভারতের বর্তমান প্রকৃতি পর্যালোচনাম্ব বোধ হয় যে শুভাব বিকছ পথেয় ভাহার অকটী জন্মিরাছে, তাহাভেই ভালৃশ উপদেশ সকল গলাধ হইতেছে না। একারণ আমরা বলি, এখন কেবল স্থভাবামুক্ল উপার চাই আরু সেই উপারাছ্বলারে কার্য্য করিতে পারেন এমন কোন এক জন সাহনী বছরক্ষী বিচক্ষণ পথপ্রেক্স্ক চাই।

<sup>৪।</sup> সেই পথগ্রদর্শক কি ক্রিবেন ভাষ্ট দ্বির করা চাই।

বিশাসী-মেওরা, বৈদেশিক ফল, বিজাতীর ভাব।

্তিনি লোকের প্রকৃতি ও ক্লালের গতি উক্তরের প্রাক্তি লুটি স্থাধিলা চলিবেল। স্তাযুগের যে সকল ব্যুবছা কলিযুগ্ধের কোক লাস্ধ্য প্রক্রিছীনতা জন্ত প্রতিপাদনে অক্স অৰ্থচ তদুয়ুসাৰে শীৰন বাত্ৰা নিৰ্মোহ- করিছে-বাধ্য ছাল্ডাকে বিক্তভাৰ প্রাপ্ত অর্থাৎ সভাবচ্যুত হইতেছে, ভারাদের নিমিত্ত পালে তে সকল 'অভুকল' ব্যবস্থা আছে তাহা প্রচলিত করিতে যদ করিবেন্। স্বলাতিবৃত্তি বারা জীবন যাত্রা নির্বাহ না হইলে পর পর নিক্টবৃদ্ধি অব্লয়নের ব্যবস্থা আছে, ক্লিছ 'পের ধর্ম অবলম্বনের ব্যবস্থা নাই" দেটা শ্বরণ রাশ্বিবেদ। ালংদারিক কার্ব্যে ব্যাপুত ব্যক্তির সমাক রক্তা-আর্থ্য ধর্ম সাধনের সময়-নাই একারণ শাস্ত্রে তালুপ জনগণের निमिल (य. मः क्लिश वादका कारह लाहारे जेनहम्म हिमा लाहामिनहरू च सर्वा अ व স্থ ভাবে স্থায়ী করিতে চেষ্টা করিবেন। বে নিত্য ক্লত্য নক্ষা পূজা দিবারাতে বা অষ্ট প্রহরে সমাপ্ত হয়, তাহা এক ঘণ্টায় হয় এমন ব্যবহাও শাত্রে আছে; এক ঘণ্টা কেন, "মন শুদ্ধ হইলে' তাহা এক বার গারকী বা এপন স্বথবা পঞ্চাশৎ অক্ষরের একটা ক্ষক্র, কিয়া হরি ক্রফ শিব রাম ঈশ্বর বা ঈশ্বরী ইত্যাদি একটা नाम क्रम. উচ্চারণ বা স্থরণ করিলেও হইতে পারে। লোকের প্রকৃতি ও কালের গতি বিবেচনায় ঈদুশ ব্যবস্থা প্রচলিত ক্রিতে কোম কইও নাই হানিও নাই, অতএব তাহাই চাই। সে দকল লোককে পতিত ৰশিয়া ছণা করা দমাজচ্যত করা উচিত নয়। বিশুষাত্র গঙ্গাঞ্জলেপতিত পাবন করাও আর্য্যধর্ম, ইহা বিশাস করা চাই। চিত্ত ভড়িই কর্মণ্ড উপাদনা কাণ্ডের কুল। যে জানী কর্মের নিন্দা ना करतन, जाँत अक नाहे। भाक रेगवानि উপাসक मखानात्रक अक कहा, जादा সভাব বিৰুদ্ধ কাৰ্য্য, অতএৰ তাহার চেষ্টা না করিয়া যাহাতে তাঁহারা ম ম ভাবে শ্বির খাকেন, অথচ বেদান্ত সিদ্ধান্ত অবলয়নে সকলেই বিভিন্ন পছা দারা এক স্থানে গমন ক্রিতেছেন ইহা নিশ্চয় করতঃ পরস্পর বেষজ্ঞাব পরিহার পূর্বক এক প্রেম বন্ধনে আবদ্ধ হরেন, প্রেমভজিই সেই প্রেই প্রথক প্রথক পরার প্রাণেপাথের? স্বরূপ ইহা জানিতে পারেন, তাহাই চাই। পুরাণ পাঠে জানা বাদ্ধ বে জতি श्रीहीन कारनत देवकव वरण कारन भाक हरेत्रार्ट्स, अधावर महत्तक भाक वरण दिक्षय धर्म श्रह्म कतिवारहम, जरुवय श्रक्षि ও श्रद्धि जङ्गारत छेनामनात दामि নাই তাহা প্রচার করা চাই। প্রচার করা সাম্প্রচার বিভাগ প্রচার

হিংসা করা অধন্য একারণ অহিংসক বৈষ্ণৰ সম্প্রানায় নাংলালী নবেল্ কিন্তু বজে বা দেবোদেশে পশুহননের প্রাচীন বৈদিক ও তান্ত্রিক বিশিক্ষার। পশু মাধনতাজনে শাক্ত কি কোন সম্প্রদায়েরই দোব হয়না ইত্যাদি প্রমান আছে। অতথ্যব শাক্ত বৈষ্ণবের নিকা বা বৈষ্ণব শাক্তের নিকা করিলে যে তাহারা উভরেই দোবী হয়েন

তাহা খীকাৰ ও অচৰি করাচাইল এইকারণে লোকের প্রকৃতি ও প্রবৃত্তি অনুসারে বৈদিক পৌরানিক ও ভাত্মিক নতে ( কোন আকারে) স্ববরের উপাসনা করিতে উৎসাহ-দেওয়া চাই। বৈষ্ণৰ গৃহহ কোন বুবকের শক্তি ভক্তি প্রবল হইরা বদি त्र भाक हरेटड ठाँक किया हत, उर्द छोटांटक पुण करा किया निरंदर करा आंधा चछार विसन्त कर्म, भून भून भून प्रताबा छाहा कथनर करत्रण मारे, दित्रणा कनिभू व्यस्नानरक निरमें कतियां कार्याई स्टेमाहिन वदश नेतम देवकेव दानवााम अ শিবনিন্দা ৰস্ত শতিত হইবাছিলেন। এই রূপে শাক্ত সম্প্রদারও বাম দক্ষিণ আচার ভেদে দ্বিবিধ। তাঁহাদের পরস্পারের প্রারুদ্ধি ভেদে উপাসনীর পদ্ধতি ভেদক শাস্ত্র আছে । পূর্ব পরম্পরার প্রচলিত না খাকিলে কোন পদ্ধতিই শাস্ত্র মধ্যে ধাকিত না, বাহা শালে আছে তাহা আমাদের সহজ অভাবসিদ্ধ বলিয়া অবস্ত প্রামান্ত, তমতে আচরণ করাতে দোষাভাব, - ইত্যাদি বিচার অবলম্বনে দক্ষিণা চারী উপাদক বাহাতে বামাচারী উপাদকের নিন্দা করিয়া বা তাঁহাকে সমাজচ্যত করিয়া অইনকাতা উৎপাদান করিতে না পারেন তাহার উপার করা চাই। সমাজ সংস্করণের প্রধান সহকারী "অপক পাতিতা" তাহা মনে রাখা চাই \*। অম্লক धर्यार्शका ममृतक धर्य छेर कडे । कानवाजात धरः यहा निर्साग छात्राक निव वाका श्रमार्ग जन्मर्ग राहित नाम भारतीक वाम मार्गिक श्रविक वाविक राविक राहित অতএব আমাদের স্থাোগ্যনেতার পক্ষে সেই প্রবৃত্তি অনুসারে বেদ তত্ত্ব উত্তর সন্মত পথে সমাজকে নম্ন করা চাই, বিরোধ করিলে ক্রতকার্য্য হওয়া ত্রহ। বৈধ ''ঈশবার্শণ বৃদ্ধিতে'' পান ভোজন হ্ব্য নহে, কিন্ত:''অবৈধ অবোগ্য অনাচার প্রবর্ত্তণ নিষিদ্ধ' ইহা লোকের মনে বাহাতে উন্নয় হর তিনি এমত চেষ্টা করিবেন।

ধর্মনীতির প্রধান উদ্দেশ্য ইব্রিন্থ-দমন, যে তাহা করে সে সকল ধর্ম পালন করে, ইত্যাদি তার মতে ভাল্ল মন্ত্র হ্রাচারী হইলে ও তাহাকে নাধু বিবেচনার সমাজচ্যত করিতে প্রমাস পাইবেন না। পরদার গমনে পরত্রব্য হরণে পর পীড়নে কান্ত মন্ত্রাই ধার্মিক, এই রূপ "একেশ্ররবাদী"। (যদি বেদ ও দেব নিন্দক না হরেন) সমাজচ্যত হরেন না, ইহা মনে রাখেন। অরদর্শী মুবকগণের কৃত অপরাধ প্রস্থা করিবেন মা, কালের গতি বলে এ যুপের বালকেরা মুক্লপক (ইচড়ে পাকা) তর্ক প্রিয় ও অন্তর্মমানমুক্ত, অতএব ভাহাদিয়ের অপরাধ অগ্রাহ্য করিরা দোবের অংশ সংশোধন প্রবং গুণের অংশ প্রহণ করিতে করিতে, শাল্প প্রমাণ খুক্তি যোগে প্রশোধ করিতে। করিতে ভাহাদিরকে স্বভাবে রাখিতে বদ্ধ

করিবেন। তথাবধারকের জনালর অবদ্ধ ও মেহশুনাভারোবে ব্রহকরা কতক
অভতা প্রকৃত ও কতক অভিনান করে প্রকীর সহজ অভারকে উর্লেশন করিয়া পরে
অহতাপ তারী হইরা থাকে। বিদ্যা শিক্ষার সহিত্ত জগতের করিয়া পরে
অহতাপ তারী হইরা থাকে। বিদ্যা শিক্ষার সহিত্ত জগতের করিয়া পরে
তরের, —আচার ব্যবহার সীতি, সীতি ভেননাঃ অর্কত হইতে হইতে তাহারের
নবীন অত্যক্ষরণ বৃত্তি সঞ্চালিত হইরা অহ্তকরণে প্রবর্ত্ত করার, সেই সময় বিনি
তাহারের মনরজ্ব করের বারণ করিয়া স্থপথে রাখিতে পারের তাঁহাকেই তাহারা
প্রকৃত নেতাবলে, বর্তমান নেতাগনকে এখন এইফুপ লক্ষণাজ্ঞান্ত হওরা চাই।
ভারত শত সহজ্ববিদ্যালর সবেও কেবল উদ্দা প্রকলন পথপ্রদর্শকের অভাবে থঞ্চ
হইরা পভিরাছেন, অন্যরূপ উপদেশ কর্তারা ইছার প্রতিকার করিতে গিরা
কেবল অপকারই করিভেছেন। ভাহাতেই ভারভের অভাব বাইতেছে না, সভাব-প্রাপ্তি হইতেছে না।

- ৫। পূর্বে গুরুগৃহে বাস করিবার প্রথা ছিল, ইহা পুন: প্রচলিত হইলে বাল্য বিবাহ ও রজখলা বিবাহ উভর দোৰ আগনিই রহিত হইবে। বাল্যবিবাহ প্রাচীন রীতি নয় বলিরা ভাহা রহিত করাও অনাধ্য, এই নিমিত্ত একণে বে বিদ্যালরে বাস (বোর্ডিং) প্রথা প্রচলিত হইতেছে ইহার উৎসাহ দেওরা চাই। ইহাতে বিবাহিত বালক বালিকা ষথা কালেই একত্রিত হইতে শারিবেন। অকালে সংস্কুল হইতে পারিবেন না, অথচ বৈধ কালে বিবাহ সংক্ষারও রহিত হইবে না।
- ৩। ধর্ম নীতি এখন বিদ্যালয়ে শিক্ষা হয় না ভালই হয়, শিক্ষক এবং পিতা আতা প্রভৃতি গুরুত্বন আগনাপন সক্ষরিত্র ও ধর্ম প্রবৃত্তি বিশুদ্ধ রাখিলে সেই দৃষ্টাস্থেই বালক গণের অধর্মে বিখান বন্ধন্ম হইবে। পিতা মাতা ভ্রাতা তগিনীর শৈখিল্যে বালকেরা শৈধিল্যতা দোষ অভ্যন্ত্রণ করে। হায়! এখন বৃদ্ধের। যে বালক প্রদর্শিত পথে গমন করেন ইহাই অধােগতির কারণ!।
- ৭। যুবতী ত্রী-শিক্ষা সর্ব্ধ সাধারণের পক্ষে ব্যবস্থা না হইরা কেবল সমান্ত বিষয়
  সম্পন্ন গৃহস্ত বা বাজ পরিবার মধ্যে প্রচলিত হওরা চাই, কিন্তু স্বপৃহে। সমান্তা
  শ্রানী যুবতী, পতির স্তায়, বিজাজি শুরুর নিক্ট কেবল প্রাণপাঠ করিতে পারেন,
  এবং শুক্র আজার তত্রশাস্তোক্ত উপাদনা পদ্ধতি অবলয়নে চিত্তশন্ধিও করিতে
  পারেন। সর্ব্ধ জাজীয়া ত্রী বাল্যকাল হইতেই প্রত্রের ন্যায় সন্তব্ধ মত শিক্ষণীয়া।
  সর্ব্ধসাধারণ লছ্বা বিদ্যাবিভবে বিনন্ধী না হইরা অভিমাণী ও পর্ববৃক্ত হরেন
  এবং শুকু অবজ্ঞাপ্ত করিরা থাকেন, স্বজ্ঞাতী ও স্বকীর অবস্থাগত প্রকৃতি প্রকৃত্বরেণ
  বিস্মৃত হুইতে পারেন না। ইহার মুট্রান্ত প্রচুর লিখন বাছল্য। বিদ্যাব্যবসার
  আদ্ধাব্যবিহ শোভা পাল্প, তাহারাই বর্ণের শুক্ত।

- ৮। বিধবা বিবাহ কোন কালে প্রচলিত ছিল কি না আর্য্য শালে তাহার প্রমাণ নাই, বাহা আহে তাহা আলই সর্ক্ষ সমত নয়, একারণ তজ্ঞনা বদ্ধ আপাততঃ আমাদের বভাব বিশ্বন্ধ বােধ হর ৩। পূর্ব্বে বর্ণন্ধ প্রাঞ্চণ ভিদ্ধ জন্য আতীতে ছিল, একানে নীচ শুলুলাজীতে আছে, তাহা পূনঃ প্রচলিত করিতে হানি নাই। অন্য লাজীয়া বিধরা ব্যব্ধে বর্ণন্ধ করিলে নিবেধ করা চাই না, নাহ্মণী করিলে নিয় প্রেণীতে ভূক্ত হওয়া চাই। লজাই পভিত্রতার রূপ, ইন্দ্রির্দ্ধ প্রবিশ্বা করণ দােবে, বিভীয় পূর্দ্ধ সল লােবে, পাতিত্য অবৈধ নয় বিধবাকে প্রত্যাগ করণ দােবে, বিভীয় পূর্দ্ধ সল লােবে, পাতিত্য অবৈধ নয় বিধবাকে শুলুলানীর লায় (দাসছে) সেবাকার্যে গ্রহণ করিতে দােবাভাব, তিনি এবং তাঁহার গর্জনাত সন্তানাদি কেবল ভরণপোবনাধিকারী পিও বা দায়াধিকারী নয়। বিধবার পূত্র দায়ার্থ কলহ করিবে বলিয়া বিধবা বিবাহ বিভাতীর নিবিদ্ধ।
- ন। অবংশা 'বিবাহ' কোন যুগে ছিল না, কেবল তল্পেক্ত বিধিতে সংস্কৃতা লী মাজের 'পানিগ্রহণ' কিবা ক্রীয়া ও বৈশ্বার পানিগ্রহণ' এবং সং শুরাণীর 'সেবা গ্রহণ' প্রথা প্রচালিক্ত ছিল প্রথন প্রয়াণ পাওরা যার, অত এব সেই রীতি অবলম্বনে (অবর্ণা প্রান্ধনী) বিবাহের পর অথবা লী বিয়োগান্তে প্রান্ধন অস্বর্বণ এবং ক্রীয় ক্রীয়া বিবাহের পর বিলীতা শুলা লীকে সেবা কার্য্যে বর্গুছে রাখিরা তাহার ভরণ পোব্য এবং প্রকামা হইলে প্র্লোৎপাদন করিতে পারেন্। সম্পত্তিশালীর বহু বিবাহ শোভনীয় হংধীর নয়। পর পর ব্যবহাপকেরা রাহ্মান্তা মতে কলিযুগে এ সকল ব্যবহা প্রহিত করিরাছেন তাহার কারণ কেবল পারভাগের ভরে, অর সম্পত্তি অনেক ভাগ হইলে স্বর্থেশ কিছুই থাকিবেনা, এই জন্ম প্রচিতিত করা উচিতনয় বলিয়াছেন, নচেৎ তাহাতে ধর্মহানির ভর নাই। বাহারা কৌলার্চন-পদ্ধতি মতে অস্বর্ণার পাণিগ্রহণ স্বীকার করেন তাহারা অবৈধ করেন না, তাহারা নিক্ষনীয় বা পতিত নহেন। তাহারা অব্ধৃত, গৃহী নহেন, তাহাদের ধর্ম্ম। বেশ্বা, কুল্লী, অসভ্য নীচা, অস্তাভা সর্ব্ধা ত্যক্সা ও অগ্যাই আছে।
- > । আহার ব্যবহার সর্বকাশেই রুচীর অধীন । গ্রন্থতি অনুধাইক রুচী ও হইরা থাকে। ফলে বল বীর্ব্য মেধা ও বাছ্যকর আহার সকল বর্ণের পক্ষেই জক্ষ্য, অভক্য নর। গোমেধ অব মেধাদি যক্ত পূর্ব্ব কালে প্রচলিত ছিল এবং বারপের

শ্রীক্তামাপদ ন্যারভূষণ প্রণীত "বিষ্বা বিবাহ নিষেধক বিচার" নামক প্রত দেখ।

শৌত্রামণি প্রভৃতি বজে সোমরন ও স্থরা সেবন করাও হইত, কারণ তথন ভার-তের সর্বত্রে একাল অপেকা শীত অধিক ছিল, পরিশ্রম স্থ স্থ কার্য্যে প্রচূর পরিগ্রাণে করিতে হইত, একণে কল্বার প্রকৃতি পরিবর্তন সহকারে শীতের লাঘবতা পরিশ্রমের লাঘবতা ও পর্যাদির স্বন্ধতা হওয়াতে নিষেধ ব্যবস্থার প্রয়োজন বোধ হয়। কিন্তু অনধিকারী স্মতক্ত বা অশাক্ত মুর্গের প্রক্রে সর্বাদাই তাহার নিষেধ আছে। তত্রে 'পোপনীয়ং গোপনীয়ং' বলিয়া পুনঃ পুনঃ নির্দেশ করিয়াছেন, তাৎপর্য্য এই যে এমন পান ভোজন করিবে যে কেই জানিতে পারিবে না। উন্মত্ত হইবে না, স্বভাবে থাকিবে \*।

১১। গো লাতীর পূবা মাতার স্থার ছার ছার হেতৃ ক্রমিকার্য্য হেতৃ যক্ষের হেতৃ এবং ছার্ভিক্ষে প্রাণধারণ হেতৃ বোধ হর। বিশেষতঃ বিলাতী স্থরা ও গো মাংস আর্য্য প্রকৃতির অস্বাস্থ্যকর, উন্মন্ততা বৃদ্ধিকারক বলিয়া নিবিদ্ধ, তাহা মান্ত করা চাই। বিলাতী স্থরা হলাহল বোধে এবং গো মাংস অথাদ্য বোধে পরিত্যাগ করাই আর্য্য স্বভাব। বাহারা তাহা স্বীকার করিয়াছেন তাঁহারাই (মলইছু) মেছে হইয়াছেন।

২২। বিজ্ঞাতীর বিদ্যা শিক্ষা বৈদেশীক বাণিজ্য বাণিজ্যার্থ সমুদ্র বাতা সর্ক্ কালে ছিল, স্লেচ্ছ প্রাবল্যে সমুদ্র তীরে দহ্যভার জ্ঞাত তাহার নিষেধ উপলব্ধি হয়, যাহাতে একণকার ধনী বৈশ্বগণের তাহাতে প্রবৃত্তি জ্লে তাহা করা চাই। বণিকগণ সমবেত হইরা বণিক সভা করিলে তাহা হইতে পারে, এখন দহ্যরাপ্রায় স্থসভা হইরাছে। কালে আরো হইবে!।

১৩। শুদের বেদ অধ্যরণ নিবেধ-বিধি প্রামাণ্য পূর্ব্বে উরেধ করিরাছি, অন্ধিকারীর পক্ষে জ্ঞান ও এক উপাধি । যেমন সর্পের ফণার মণি শোভার কারণ না হইয়া ভরের কারণ হর তবৎ তাহা চাই না। যত অর হয় ততই ভাল। তবে তাদৃশ যোগ্য বিনয়ী গুরুভক্ত শুদ্রের, নিমিত্ত "বিশেষ" বিধি আছে, সামান্ত বিধি নাই। বেদার্থ ধারণে অসমর্থ মহুব্য বা বেদ্যনিক্ষক পারগুই শুদ্র।

১৪। আমরা যাহা চাই বাহা না চাই বলিলাম, একণে পাঠক যাহা কর্ত্তব্য তাহা করুণ। সর্বাত্রে একজন নেতার অহুস্থান করুণ, বাহার বিহনে সকল প্রম বুধা হইতেছে, অমূল্য উপদেশ বীজ অহুবিত হইতে পারিতেছে না। পূর্ব্বকালে প্রজাগণের প্রার্থনার পরম কারণিক পরমেশ বরং আবিভূতি হইরা আর্থ্য সমাজকে বারণার ব্যক্তে নর করিরাছিলেন, কালে আবার করিবেন ইতি।

<sup>•</sup> সারাণ্ব ভূতীর খণ্ডে তন্ত্র তাৎপ্র্যা বিশেষ রূপে বর্ণিত হইবে।

## সংগীত।

## ধানঞী। আড়া ঠেকা।

সেই তুমি হও নাথ! স্বরূপ ভাবিয়ে মনে।
যে নিত্য স্বভাবে তৃপ্ত অদ্বিতীয় আত্ম-ধনে। >
বাহ্য বিষয়ের আশে, দশমাস গর্ভবাসে,
প্রবেশিয়ে পঞ্চকোষে, ভ্রমিছ মায়ার\*সনে। ২
ভূতলে ভূতের দল, তোমারে পেয়েয়ৢসম্বল,
অয়জলায়ায় স্থথে, তুমি মজ অভিমানে। ৩
দেশ কাল অবচ্ছেদে, বয়োধর্মভাব ভেদে,
কভূ হাস কভূ কাঁদ, স্বয়য়াজাল বয়নে।
অতএব বলি শুন, ধর নাথ আত্মগুণ
দেশই আমি বলে মুথে, উঠ নিজ সিদ্ধাসনে। ৪

রাগিণী ভৈরবী। তাল ঠেকা।

হরি নাম পরিহরি বন্ধ না মন কি করিবে।
অপার সংসার,পার হরি বিনে কে,করিবে। >
ঐহিক স্থথ সাধন নাহি হয় বিনে ধন।
তাই কি ধন উপার্জনে পরকাল পাসরিবে। ২
হরি করতক্রবরে, আশাতীত ফলধরে।
স্বীয় ইচ্ছা অহুসারে লইবে যত পারিবে। ৩
অতএব বলি শুন, গাও সদা হরি শুণ।
হরি নামের প্রভাবে, স্বভাবে ভব তরিবে। ৪

### জ। পোস্তা।

ধতনে পার না রতন যদি, যতন কেন তবে। প্রিয় জন মিলন আশা নৈরাশা কি সার হবে ?। ১

<sup>•</sup> मात्रात, हात्रात । (नृष्ट्य, कविशात, जाकादनत्र)

আরো কেছ কেছবলে, প্রেম নাইক ধরাতলে।
প্রেম অনুরাগী সবে ছংগ ভাগী হতে ছবে। ২
বতনে বাতনা হয়, প্রণয়ে বিচ্ছেদ ভয়।
প্রণয়ের পরিচয়, পাবে না কভু মানবে!।
নাথ বলে ওরে মন, প্রেমাধীন নারায়ণ।
মিলন কারণ গুল, প্রস্লোদ হইতে ছবে!। ৪

मिक्नू रेख्यती । जान मशुँमान ।

कार वाषाय वैश्वी कन प्रमृत ।

खिनाय (गिनिनी कून कूननीन यात्र जूरन । >

मश्चित्र जिन श्वीम, श्विक् यक्त्र यात्र माम,

मर्र्साभरत द्वारा नाम, मश्चरम धरत जूरन । २

वश्वीवरत द्वारात, यखाव व्यानम मतन,

विश्व मार्ट दरक, गांत्र काकिन कूरन । २

मनत्र हिर्झारन जान, क्वभरत्र एम जान,

यम्ना कर्झान जूरन मगना श्वक कूरन । ८

वमस्र मामस्र मरन, नार्थित मानम बरन,

माखात्र वश्वीवम्सम, रश्वमयकून कूरन । ८

काकि । मश्मान । वा रहाती ।

মন, রাম শরণ মে জাহি, তোর অউর কোউ জগ নাহি, রে। > রাম দরাল, পার লাগাই হেঁ, রূপাসিন্ধ বিন্দু মাহি, রে। ২ রাম রূপা বল, বন বানর নল, সাগর সে ত উতরায়ী, রে। ৩ ক্যা রে অবোধ্যা, ক্যা রে গোকুল, রাম রমত জগমাহি, রে। ৪ যাকো নাম সদা, রউত সদাশিব, নাথ ভজত কেওঁ নাহি, রে। ৫

রাগিণী বেহাগড়া। কাওয়ালি।
মদ, তুমি কালী বোলে কেন ডাক না।
মহাকালের মন্মোহিনী, কালী, তাকি জান না?। ১
ব্রহ্মা আদি স্থর নরে, যে কালেরে ভয়করে।

সেই কাল হৃদি পরে, ধরে কালী ত্রিনয়না। ২

क्त्रान वननी कानी, न्वामना मूखमानी।
मूक्टक्मी निश्मना, मां, निश्मती लान तमना। क् समी मूख वतास्त्र कृत्य रुत्त ख्व ख्य। नृत्य मिर्ट निर्मालयः, नांच भूतांख वामना। व

## সপ্তমী। রামবযুর হ্রর।

#### বর্তা।

শরতের শুভ সপ্তমী বোগে, শক্ষরী যান হিমালর। পঞ্চানন, হোরে বিরস বদন, গদ গদ স্থরে কয়। ঐ, মামের আদরে, বাপের ঘরে, বিলম্ব যেন না হয়। আমি স্বভাবে পাগল, গলায় গরল, সম্বল হারাতে মনে করি ভয়। ১

#### মহড়া।

(ওপো) গণেশ জননী, দেখিতে জননী, যাইবে যদি নিশ্চয়। এই সভ্য করে যাও, আমার মাথা থাও, বিজয়াটি যেন কৈলাশেতে হয়। ২

#### অন্তর।।

আমি সহজে নিগুণ, কপালে আগুণ, কি আছে দিব তোমায়। বসন ভূষণ, হয়েছে স্বপন, সোণার শঙ্কী ভস্ম মাথ গায়। ৩

#### পরচিতেন।

মহেশের মনোমানস বুঝে, ধনেশ ঈশানীরে কয়।
পিত্রালয়, যাওয়া ছংখিনীর প্রায়, জননীগো উচিত নয়।
কুবের সম্বরে আসিয়ে মরে,
ভাল বা ছিল ভাগারে।

তথন কুবেরের জায়া, হেরে মহামায়া, জবাঞ্চলী দিয়ে ক্লতাঞ্চলি হয়। ৪

# হিন্দি ভজন। ইমন]। চোতাল।

বন্দো সতগুর গণেশ, মহেশ স্থরেশ শেষ, অশেষ জগত বেশধর, গিরবর ধর গোপাল। > मध्य ठळ शर्माध्य, भूतली भृषल ध्य, ধহুদ্ বাণ তুণ ধর, ধনেশ্ অমুজ-কাল। ২ 🛊

#### অন্তরা।

আগম নিগম বেদ চার, যাকে নহি পাওত পার, निर्क्तिकात्र नित्राधात्र, मुलाधात्र बाँएक। ७ ভোগ।

অনাথ কে নাথ প্রভু, নাথ কৈ শ্রুণ দেও, চরণ-ন গুণ গাওত, নাচোঁ ও দেউঁ তাল।

শরণ মেয় আয়োঁ তোরা, গুনত শিব করত সোরা, আগম নিগম তন্ত্র যন্ত্র, এর ফের বিচারি কে। ১ তেরো হি খ্যান ধরত, শেষশারী চেত করত, বিধাতা কে প্রাণ দেত, অম্বর দৌ মারকে। ২

#### অন্তরা।

আদিশক্তি তেরো নাম, ভক্তন কো দেত কাম. धर्य व्यर्थ (भाक काम, ठादाँ। कन नांत्रिक। ७

#### ভোগ।

তুঁহি দেবি জগত-মাতঃ জন্ম মরণ তেরো হাত, তাৰে। ফুকারে নাথ, মুগুমালী কালিকে।

## ্ সোরট। জ্বং। বা আড়া।

पित एजित, दकोन् भत्रभ निश् आरिय । प्रश्नं मरमा मिमा यम ছारित । > धत्रजी आकाम भाजान भूत तानी । ऋत नत्र म्नि छन शारत । २ महाकानी मूछमानी, वकछाछ ननी दहा, निज्ञा नीछा दिम शांखरत । ७ भातमा वत्रमा जृहि, खानधन माजा, ७ (नाथ) कशरज्र ता वसारत । 8

## ভৈরবী। ঠেকা।

দেখো প্রভ্ হাধ নিরে বহিও আমার, হাম আজ্ঞাকারী শরণ ভোমার। ১
জগ্ ভূলে কছু ভূল না মানী, তুম্ ভূলে আঁধিয়ার। ২
ভবসাগর জল অগম অপার, মর বুড় তহু মার ধার। ৩
পূজন ধ্যান কুছ বন না পড়ত হার, নাথ কে নাম আধার। ৪
ঠি

নাথ তুম নাহক মন ভটকাও, তীরধ রাজ নিজ ঘট মে ছোড়ে, দ্র হানাত্তন যাও।১ গুরু চরণন কি গুণ বিসারি, আন্ত্র কি গুণ গাও।২ চারেঁ। পদারথ ঘটমেহি উপজে, খোজো তৌ বৈঠ পাও।৩ ধন ধরম গতি গুর হি দেত হা। চরণন মে চিত লাও। ৪

#### সামকলাগ। জৎ।

মেরা রাম রমত সব ঘট্মে। সব ঘটমে পটমে মঠমে। >
রাম রমত নিত নির্থত ছ্নিরা, করম ধরম ঘট ঘট মে,
আনন্দ ঘন নব জলধর বরণ, শুাম বসত সব ঘটমে। ২
জ্যাসে পবন রমত জগমাহি, ধরতী বসত জ্যাসে ঘটমে,
অধরণ মে জ্যাসে অকার বসত হেঁ, তানা বানা জ্যাসে পঠমে। ৩
ফ্লন মে জ্যাসে বাস বসত হে, গুণ বসেঁ গুণীয়ণ মে,
বাকে ধ্যান ধরত সব অরনর, লিখং ছব চিত পটমে। ৪
গঙ্গা শীয়ত রাম সরমু হানাওত, খেলত বম্না কি তটমে,
কহত নাথ বিন শরণ রামকে, পড়িহো পাছু নট্ধট্মে। ৫
গৌরী। ঠেকা।

বিসরত নাহি মনমোহন রূপ। যদ স্বধ আওয়ত চীর চোর কি, প্রেমরস যাত জীয়া ডুব। ১ বেণী গুধন অজন রঞ্জন, সান ভঞ্জন রূপ। ২ বেণু নাদ সোঁ ধেন চরাওন, আপ চাকর ময় ভূপ। ৩ বাকে নাম গুনি যমুনা ঝুরাওত, দেত ডগরা অনুপ।৪ কহত নাথ রাধে ভূমহি জান, আপনো পিয়াকে স্কুপ। ৫

#### ধামশ্রী। ঠেকা।

বিন ভজন জগমে নহি মিলতা। সভগুরুজ্ঞান সংসঙ্গ সংবনিতা। ধন জন সম্পদ আপদ বিপদ, নিত আতা নিত যাতা। সতগুরুজ্ঞান তেরো সঙ্গ বসত হেঁ, আতা হো চাহে যাতা রে। ২ সতগুরু চিন্থো আপন আসন পর, না কহুঁ আতা ন যাতা। সজ্জন জানো রাম কথা শুনি, চাহে জাগতা হোম ও সোতা রে। ৩ সংবনিতা কি এ প্রচান, যাসো হিয়াকা হয়াকা বনতা, কহত নাথ রাম বসত ভজন মে সাগর মে জ্যাসে মুকুতা। ৪

#### থায়াজ। জৎ।

রাম ভঙ্গন বিনা যাত বৃথা দিন, রাম ভঙ্গন বিনা যাত রে। মন।
রাম তোমারে সঙ্গকে সাথী, রাম হি অনাথ কে নাথ রে। >
যাত প্রভাত নিত বিষয় বানাওত, মধাদিন উদর সাম হারত রে,
চিস্তা শোচ সদা শাঝ বিগাড়ত, নিজা চোরাওত রাত রে। ২
আওয়ত বেরিয়া কিরিয়া থায়ে, নীচ কিয়ে নিজ মাথরে,
মন্ত্রী দেথ মন মন্ত্রী খায়ে, রোয়ত বিসরে ও বাত রে। ৩
অজামীল গজ গণিকা তারে, রাম, তুমকা তারত কৌন্ বাত রে,
মায়া মদিরা পীয়ে মহায়া, রাম সো কিন্ হো ঘাৎ রে। ৪
জাত পাঁত ও ঝগড়া ছোড়, লেন দেন কি বাত্রে,
নাথ কহে মন ভজো রামকো, ধরম করম রাম হাত রে। ৫

#### বসস্ত। হোরী।

৩ঞ্জত মধুবন বাও রে ভ্রমরা
বাহা তেরো মীত ও খ্রাম কঠোরা। >
বব সে গেয়ে মোরি অধ উ না লিনে,
বিসরি রছে বৃন্দাবন কি রে ডগরা। ২

আয়ে বসস্ত স্গরা বন ফ্লে,

একোন ভাওয়ে, বিনা বন-বনরা \*। ৩

নাথ কহে তুম সব জনি মিলিকে,

পিয়া কো লেয়াও করিকে নীহোরা। ৪

#### খাম্বাজ। হোরী।

আজ ভাজ চলো যমুনা কিশোরী, কাছা কুঞ্জন খেলৰ আয়ে হোরি। > পাৎ পাৎ কর হেরত তুমকা, আবীর লিম্নে ভর ঝোরি, মুথ মুরলী ওয়াকো হাতোঁ মে পিচিকারী। ২ চলি স্থলর নারি, কর করকে দিগার, দেত যৌবনা বাহার হার কি লহরী। এতনি তাক শ্রাম মারত পিচিকারী। ও টপকত রঙ্গ ও উড়ত আবীর, মানো বরষা মে বাদর বরষত নীর, ভীজত গোয়ালিন গাওয়ত গারী। ৪ যব শ্রাম মুসিক্যাই মুথ মুরলী বাজাই, ও ছব দেখলাই প্রেমর্স কি ভরি। তব ভূলি চিটাই নাথ সঙ্গভন্মী গোরী। ৫

জিন্ থেলো মোদে হোরী, শ্রাম, মে একেলি কুঞ্জন মে। ১ তুম তো বনে হো ছ্যাল চিকনীয়া, ননদী দেতি মোগ গারী। ২ জিন ডারো মো পর রঙ্গ শ্রামরো, জিন মারো পিচিকারী। ৩ কহত নাথ রাধে কবলগ থেলিও, শাশ ননদী কি চোরি। ৪

#### কাফি। হোরী।

ছনো, নয়নো সে থেলত ফাগ, শ্রাম তুম আজব রঙ্গিলে। ১
লালী নয়ন মে ওলালী ডোৱে, ভরি রসরন্ধ অমুরাগ,
চিত-ফ্র্ম † কি পিচিকারী মারত হো,
গোপিন তনলগে আগ নাচে তেরো পলক ছবিলে। ২
(ভালা) ডুবগয়ী লোক লাজ কি চুনরিয়া, মিঠগয়ী সরম সোহাগ,
ভীজগয়ী কুলমান কিরে সাড়ী, ক্যাসে বচে ব্রজনার ধাওয়ে বাঁকে শ্রন রসিলে। ৩
(আরে) বৃন্দাবন কি কুঞ্গলিন মে, কছ নাহি ছিপনেকো লাগ। হাট বাট
যম্না জিকে ভটমে, বাঁহা যাউ লাগে দাগ, দেখ হাঁসে নাথ রক্ষ্যেন। ৪

<sup>\*</sup> वन,वनता--वनमानी, वनवाभी।

<sup>+</sup> চিত-মন-কটাক ।

#### কাফী। হোরী!

গোরী আজু ক্যাদে জাওগ কুঞ্জন দে ভাগ, গোরে রক্ষনী পড়ি মেরে হিনা মে দাগ। > তুম ব্রজনারী ব্রজকে হলারী, গোরাল বাল পর রাখ্তি হো লাগ। ২ খেলত হোরী, দেতিহোগারী, ভাস রক্ষ মে উড়াওতি হাগ। ০ কহত নাথ খ্যাম, দাঁও মত হোড়, ব্র হোরী তেহারে জাগাওতি ভাগ। ৪

ఉ

নিধুবন কি গয়েল গহি জাৎ,
রাধে হোরী থেলন কো, সথিওন সাথ। ১
শাওঁর গোরী হাবর গোয়ালিন রক্ত ভরি গাগর হাত।
প্যারে শ্রাম হালর কো হেরত টেরত। ২
নিধুবন কুঞ্জন সাঁকরি গালিরা ঠাড়ো কাছা প্যারে হাত।
কিশোরি গাওত হোরী, চোলী \* সাম হারত। ৩
উড়ত গুলাল চলত পিচিকারী, ভীজত হালর গাত।
শোহত যুগল কিশোর নির্ধত নাধ। ৪

ছঃধ কাদোঁ। কছঁ (রে) বারম্বার স্থী, ভই স্থানর কুবর সউত হামার। ১ কংস রাজাকে চেরী কুবরিয়া সারি, মথুরা নগর কি উতার। চন্দনদান রীঝে যছনন্দন, ভূলে পহলী প্রীত হামার। ২ বীতে বসস্ত রাদাবন শূনী, বন মে লক্ষী পত ঝার। গোয়ালবাল সব হোরী থেলত, উড়ত গুলালী গুর্মার। ত আবে কি হোরী মথুরা মে হোই, তুম সব হো আগুয়ার। হমরেত হোরী তনমে জরত হারি নাথ কহে শ্রামবিরহ বিকার। ৪

আব তে। চেতো মহামারী তুমে সদাশিব কি ছহায়ী। ১ বের বের এরা ফেরি করতহুঁ ডগরা কঠিন আঁধিয়ারী।

## গীতাবলী।

ৰাঁহা তাঁহা ঠগ চোর লাগত হাা আবাগমন ছথভারী। ভূত সব হোরী মাচায়ী। ২

মারী, তুম শোওত দেখ, নেক লোগ সব শোতত মোর বিদরাই। পার একেল গরেল বীচ মোকো, আপনে রঙ্গ রঙ্গাই,

মানত নহি রাম ছহাই। ৩

মাতা, তোম্রে শোওত, কুছ না বনত হাঁ। জাগোত দব বন জাই, বুঝে দীপক ফির জাগিয়াই, আপনা বিগানা স্থঝাই। নাথ হাত দব কোউ আই। ৪

#### কাফী। হোরী!

লাগি, কালী চরনোঁ কি রে আশ, তাসোঁ হোরী ভাওয়ে মোম বারো মাস। ১ নিত বদস্ত বিরাজত ওয়াপে, নিত মলয়া কি বাতাস। ২ নিত ফাগুন নিত ফাগ উড়ত হাঁা, পূরণ মাসী প্রগাশ। ৩ গ্রামবরণ ভাল বালচন্দ্র মা, নিশি আঁধিয়ারী কিছে নাশ। ৪ কিংকিনী তাল সোঁ গাওত হোরী, নাথ খ্রামা কি দাস। ৫

ক্র

জিন্ করো রণ ভূপ, অনুপ এ নারি অনোথী। ১
ছংকারি ভরি মারি ধ্মর লোচন, চণ্ডমুগু বীর ভারি।
থণ্ড থণ্ড কর ডারি খড়গ সোঁ। এক বচে নহি পাই, খুন রক্তবীজ কি চাথী। ২
লক্ষ্ক ঝক্ম সোঁ ধরাধর কম্পে, ডরপে দত্তজ কুল সারি।
ক্ষির ধার কি উড়ত তুহারে, যেসি আবিরী নীর,
হোরী এসি দিন, নিরোধী। ৩

হোরী সি আগ জলত ভাল ওয়াকে, তিন লোক উলিয়ারী। জরত পতিঙ্গা অসুর সব তাপর, জুঝন কো আগুয়ারী, নাথ জিনকী অভিলাষী। ৪

ক্র

সব, স্থীয়নমে শ্রীরাধে পিয়ারী। > একতো রাধে রাজগুলারী, ছঙ্গে উজর গো রী। তিজে উমগত নয়ীরে যোয়ানী, তাপে কুস্থম রং সাড়ী,
কিশোরী কি শোভা ছারী। ২
ইত সে আয়ে যশোলাকে প্যারে, হাত গহে পিচিকারী,
হেরত রূপ ছকিত ভয়ে মোহন, ম্রলী কি তান বিসারী,
টিটুর রহে কুঞ্জ-বিহারী। ৩
টিটুর ঠাড়ে টেড়ে চিতওন বালে, রাধাকে নয়ন সামহায়ী,
চলি রসধার যুগল পিচিকারী, স্থীওন ফ্রি উড়াই,
নিহাল ভয়ে নাথ নিহারী। ৪

#### পরজ। হোরী।

থেলন হোরী, এ থেলন হোরী, ক্যাসে আয়ো ব্রজনাথ। >
তুম সোতিন সঙ্গ স্থ নীদ শোয়ো, ময় জাওঁ সারি রাত। ২
জিন ছুও অঙ্গ রঙ্গ জিনি ডারো, জিন করো রসকি রে বাত। ৩
নাথ কহে হোরী মিলন বাহানে, ধর চরনন পর মাথ। ৪

## কাফী। হোরী।

হোরী থেলত হেঁ মহাবীর, সর্যু জিকে তীর।

শীশ মুকুট পীতম্বর পহিনে, রটত সিয়া রঘুবীর। ২

চোয়া চন্দন অধিক সোহাঁওয়ে, লাল গুলাল শরীর। ৩

আবীর গুলাল অওধপুর ছায়ে, বানর গাওয়ে ক্বীর। ৪

নির্থত নাথ আজ ছব কপিরাজ্কী, ভরিকেন্যন প্রেম নীর। ৫

#### বেহাগ। ধীমা।

থঞ্জন নয়না রূপরসমাতে। ১ অতিশয় চারু চপল অনিয়ারে, পল প্রিজরা না সমাতে। ২ চলি চলি জাত নিকট শ্রবণকে, উলটি ফিরত নাটক ফ্লাতে। ৩ স্রদাস অঞ্জনগুণ অটকে, না তরু অব উড়ি জাতে। ও

"হ্রদাস।"

অর্থাৎ প্রীক্তফের নয়ন ৢথঞ্জনের সহিত উপমায় অতিশয় চপল, তাহাতে আবার রগোনত রূপ, অত্যন্ত মোহনীয়। তাঁহার নেত্র কি প্রকার, না ধঞ্জনের মত স্থন্দর, কর্জনাক্ত এবং চঞ্চল, এমত চঞ্চল, যে পলক পিঞ্জরে আরম্ব হয় না। আকর্ণ ক্রভঙ্গিতে কর্ণের নিকট গিয়া আবার নটের কলা বাজির মত ফিরিয়া আইসে। স্বনাদের ভক্তি অঞ্জন গুণে আবদ্ধ আছে, নচেৎ ঐ ধঞ্জন এতক্ষণ তরু পরে উড়িয়া জাইত, ইতি ভাব। অন্তচ। স্বন্দাস সেই অঞ্জন গুণেই আবদ্ধ আছে অর্থাৎ সেই অঞ্জনাক্ত সরস নেত্র নিরীক্ষণ করিয়াই জীবিত আছে নচেৎ (নত) রু\*

#### थे। ज९

দথী মের চিতমে ছিপে চিত চোর।
মত হেরো আওর ঠোর। >
জ্যাসে ভমরা ছিপত কমল বিচ, মানো নন্দ কিশোর।
কলিয়ন ছেদ ভেদ, পীওত মধুয়া, এদে হিয়াকে কঠোর। ২
চিত চোরায়ত, বসতহি চিতমে, দেখো চোরকে জোর।
চিতওত জগ চোর মিলত নাহি, মুদত নয়ন পিয়া মোর। ৩
চিও চাঁদরস চাথত মেরি, পিয়াকে নয়ন চকোর।
স্থনহ স্থী কুছ উপাও বতাও, এ চোর পাকড় কি তৌর। ৪
কহত নাথ রাধে, পাকড় চোর কো, মানো মিনতী মোর,
প্রেম ডোর গলে ভার চোরকে, জাগ জামিনী কর ভোর। ৫

#### কাফী। হোরী।

(हात्री, त्कान त्थित विन श्राम । (विन कान)
श्राद्ध उन विन श्नि मगत खर्षाम । >
त्कान वृत्ताथरत्र त्गांभ श्रुष्ठतित्रा, त्कान वांषाथरत्र मूत्रतीकि जान । २
त्कोन श्रिष्ठाथरत्र त्मांन पूनतित्रा, जक जक मादत त्का नव्यना वान । ७
नाथ मशीमव हात्रीत्म त्वोति, त्वत्र त्वत्र दमीया कि तम नाम । 8

ঐ।

স্থি, আৰু পিয়া কহু ছায়ে রে, তরসাওত নেহা † লাগায়ে রে। ১

<sup>\*</sup> রু—এী, জীব, প্রাণ।

<sup>†</sup> নেহা—শ্বেহ, প্রীত।

ওত রনীয়া দেন লোভাইরে,

সব ব্রজ্ভর সৌওত, \* বনাই রে। ২
গোরী হেরত ঘর ঘর ছোলে

ঘর আঙ্গন কছুন সোহাইরে রে। ৩
প্যারী বসন ভূষণ সব ত্যাগো,

দেখ নাথ মনন মুসিক্যায়েরে। ৪

### সমাপ্ত দ্বিতীয়থত।



\* দৌওত-স্তিনী।

PRINTED BY B. P. M. AT THE B. P. M's. PRESS, No. 22 Jhanapooker Lane, Calcutta.